
La validez de las consagraciones de Carlos Duarte-Costa 

Estudio definitivo 
 

Por Raúl Oscar Amado 

2018 

Cuaderno de trabajo de la Fundación Tridentina por los Valores Clásicos, Buenos Aires. 

 

 

Introducción 
 
La teología sacramental es aquella parte de la teología que tiene por objeto la 

comprensión de la naturaleza de los signos visibles y sensibles por los cuales se recibe 

la Gracia, es decir, los sacramentos. El nombre proviene del latín sacramentum que 

puede vertirse como “hacer sagrado” o “consagrar”. En las Iglesias de Oriente se los 

llama μυστήριον, misterios. La característica esencial es que fueron instituidos por 

Jesucristo durante su ministerio terrenal, transmiten la gracia y son siete en número: 

bautismo, comunión, confesión, confirmación, matrimonio, orden sagrado y extrema 

unción.1  San Juan Crisóstomo enfatizaba el nombre “misterios” porque, según él, lo 

que vemos no es lo que creemos, o dicho de otra manera, las acciones que estamos 

percibiendo esconden una verdad que no es posible alcanzar por meras vías humanas. 

Cuando el sacerdote levanta sucesivamente el pan y el vino a la vez que pronuncia las 

palabras de la consagración, el Misterium Fidei se presenta ante nosotros y no lo vemos 

por los ojos, sino por la fe.2 

La Teología sacramental es tan antigua como nuestra fe, y junto con la cristología se 

desarrolló con el objeto de aclarar las objeciones de los herejes.3 Los primeros textos de 

teología sacramental versan sobre el primero de los sacramentos: el bautismo, en 

particular el que era conferido por los herejes. Como algunos cristianos sostenían que el 

bautismo conferido por un clérigo no católico no era válido, correspondió a los Padres 

de la Iglesia y al Magisterio establecer claramente la doctrina que un sacramento es 

válido independientemente de la calidad del ministro que lo realiza, siempre y cuando 

                                                
1 Van Roo, William van, The Christian Sacrament, Roma, Pontificia Univ. Gregoriana, 1992, p. 37. 
2 Cfr. PG 50, 459. 
3 Ver por ejemplo la el rechazo del Concilio de Cartago del 256, que señaló la confusión de San Cipriano 
sobre la validación y el efecto de los sacramentos. El Concilio retomó la enseñanza del Papa San Esteban 
al respecto, y con él a San Agustín. 



mantenga la forma, la materia y la intención necesaria. Ya San Agustín, en su debate 

contra los donatistas, deslizó la opinión (luego adoptada por la Iglesia como certeza) 

que el ritual externo era evidencia de intención sacramental correcta. 

Es importante, al momento de analizar y corroborar la validez o no de la administración 

de los sacramentos (o atentada), fijar los hechos. La teología sacramental no se basa en 

especulaciones, sino en hechos reales, establecidos y constatados. En los últimos años, 

se escribieron muchos artículos sobre la validez o no de los sacramentos administrados 

por fuera de la Iglesia Católica Romana, incluso de parte de grupos tradicionalistas 

romanos ante las variaciones en el ritual que impuso Paulo VI/Montini en el marco de 

las reformas del Concilio Vaticano II. Varias iglesias que reclaman sucesión apostólica 

también iniciaron un proceso de revisión en el ritual de ordenaciones (como ocurrió en 

el anglicanismo, en el movimiento vetero-católico, etc) y esto llevó al surgimiento de 

importantes dudas. Al mismo tiempo, la aparición de nuevas comunidades eclesiásticas 

que reclaman sucesión apostólica pero que son independientes de las grandes 

comuniones (Ortodoxia Oriental, Catolicismo Romano, Comunión Anglicana) llevaron 

a una producción intelectual muy interesante sobre la validez o no de sus ordenes 

sagradas. Finalmente, el hecho de que algunas de estas comunidades decidieran 

introducir la práctica de la “ordenación femenina” o el cruzamiento de consagraciones 

episcopales, la promoción de personas con claros y evidentes problemas mentales, 

morales y espirituales, enturbió mucho más la situación. 

Es por esta razón que decidimos realizar este nuevo estudio sobre la validez de las 

órdenes del obispo Carlos Duarte Costa. En este estudio no se pretende analizar si las 

consagraciones fueron o no legítimas, tampoco apunta sobre las consecuencias de esas 

consagraciones o la calidad de algunos de los obispos que reclaman su sucesión 

apostólica, sino que trata sobre hechos concretos: ¿consagró válidamente Carlos Duarte 

Costa obispos? ¿Tienen esos obispos sucesión apostólica válida? 

 

 

Los hechos 
 
Para proceder a la investigación, lo primero es reconocer los hechos concretos. El 

primer hecho a constatar no fue si él realizó el rito de consagración sobre ciertos 

hombres, sino si él mismo era o no obispo. 



¿Era Carlos Duarte Costa un obispo válido? Sabemos que fue ordenado el 1ero de abril 

de 1911, a los 22 años de edad. Ascendió rápidamente luego de un catecismo infantil 

que llegó a cobrar importante fama en la Iglesia Católica del Brasil y que fue traducido 

al español y al inglés. En virtud de su trabajo intelectual recibió el título de “Monseñor” 

y fue nombrado Protonario Apostólico y Secretario General de la Arquidiócesis de Río 

de Janeiro, por Su Eminencia, Cardenal Sebastião Leme da Silveira Cintra. El 24 de 

mayo de 1923 recibió el nombramiento de Vicario General de la Archidiócesis de Río 

de Janeiro. Finalmente, recibió la consagración episcopal de manos del Cardenal 

Sebastião Leme da Silveira Cintra, Arzobispo de Río de Janeiro. Lo que sigue es una 

fotografía de la ceremonia de consagración episcopal. 

 

 
 

La consagración fue realizada, como señalamos por el Cardenal Sebastião Leme da 

Silveira Cintra, el 8 de diciembre de 1924, siendo los co-consagrantes el Obispo Alberto 

José Gonçalves y el Obispo Benedito Paulo Alves de Souza. El nombramiento de 

Carlos Duarte Costa se había realizado el 4 de julio en el Consistorio celebrado por el 

Papa Pío XI para la diócesis de Botucatu.4 

Existe una disputa sobre si la renuncia a su cargo de obispo de Botucatu fue producto de 

un engaño o de presiones. Lo que si es cierto es que dicha renuncia fue aceptada por la 

Sede Romana y hecha efectiva el día 22 de septiembre de 1937, y Carlos Duarte Costa 

fue nombrado obispo de Maura (una extinta diócesis de África) el mismo día.5 

Nuevamente, a los hechos no importa ni afecta si la renuncia fue válida o no, si fue 

obtenida mediante engaños, presiones o amenazas, lo que importa es que la Santa Sede 

Romana, al día 22 de septiembre de 1937 reafirmaba que Carlos Duarte-Costa era un 

                                                
4 AAS, 1924, Sacra Congregatio Consistorialis, p., 369. 
5 AAS, 1937, Sacra Congregatio Consistorialis, p., 434. 



obispo válidamente consagrado y continuó ejerciendo funciones episcopales dentro de 

la Iglesia Católica Romana. En efecto, el día 13 de octubre de 1940 fue el co-

consagrante del obispo Eliseu Maria Coroli, titular de Zama Major.6 

Una amplia bibliografía que circula por Internet señala que en la visita ad limina de 

1936, Carlos Duarte Costa realizó una serie de planteos al Papa Pío XI de claro corte 

modernista: celebración de la Misa cara al pueblo, comunión bajo las dos especies, 

posibilidad de que los sacerdotes pudieran casarse (o que los casados accedieran al 

matrimonio), y abolición de la confesión auricular.7 No hay constancia de que haya 

realizado semejantes planteos, los cuales equivalían a la inmediata excomunión porque 

violaban el juramento antimodernista establecido por San Pío X,8 lo que hubiera 

equivalido a la excomunión inmediata. 

Es cierto que el obispo Carlos Duarte Costa se implicó en política y que tuvo tendencias 

izquierdistas, dirigió la publicación Mensageiro de Nossa Senhora Menina y luego la 

revista A Luta. No obstante, estos hechos no implican absolutamente nada respecto a su 

condición de obispo. En este contexto fue que el obispo de Maura inició una serie de 

denuncias contra el gobierno brasileño y contra la jerarquía católica romana por 

colaborar y facilitar la fuga de criminales de guerra nazis.9 

El 6 de julio de 1945 Carlos Duarte Costa fundó, tras ser excomulgado por Pío XII la 

“Igreja Catolica Apostolica Brasileira”. 

Nosotros tenemos constancia que: 

 

1. El 15 de agosto de 1945 Monseñor Carlos Duarte Costa realizó el rito de 

consagración episcopal con Salomâo Ferraz. 

2. El 3 de mayo de 1948 Monseñor Carlos Duarte Costa realizó el rito de 

consagración episcopal con Luis Fernando Castillo-Méndez. 

3. El 16 de julio de 1953 Monseñor Carlos Duarte Costa realizó el rito de 

consagración episcopal con  Diamantino Augusto Pereira da Costa. 

                                                
6 Revue des Ordinations Épiscopales, Issue 1940, Number 68. Citado en http://www.catholic-
hierarchy.org/bishop/bcoroli.html, visto el 15/7/2018. 
7 Esta historia está repetida en una gran cantidad de bibliografía, por ejemplo Kalke, David John, y 
Alappat, Sunny, Bishop Carlos Duarte Costa 1888 – 1961, An Early Theologian of Liberation, 2017. 
[disponible en https://es.scribd.com/document/339566508/Bishop-Carlos-Duarte-Costa]; ver también el 
folleto “A verdade Bispo de Maura”, S/D, ¿autoría de Dom Antonio Santos Duarte Rodrigues?. 
8 Motu proprio “Sacrorum Antistitum” de San Pío X. AAS, vol. II (1910), n. 17, pp. 655-680. 
9 de Freitas, Dom Geraldo Albano, Igreja Brasileira: Abençoada Rebeldia. São Paulo: CET-ICAB 
(Centro de Estudos Teológicos), 1987, p. 70. 



4. El 29 de junio de 1955 Monseñor Carlos Duarte Costa realizó el rito de 

consagración episcopal con  Pedro Luis Hernandez. 

5. El 4 de noviembre de de 1956 Monseñor Carlos Duarte Costa realizó el rito de 

consagración episcopal con  Pedro Santos Silva. 

6. El 30 de noviembre de 1956 Monseñor Carlos Duarte Costa realizó el rito de 

consagración episcopal con  Orlando Arce Moia. 

7. El 12 de mayo de 1960 Monseñor Carlos Duarte Costa realizó el rito de 

consagración episcopal con  Jorge Alves de Souza. 

8. El 5 de junio de 1960 Monseñor Carlos Duarte Costa realizó el rito de 

consagración episcopal con  Milton Cunha. 

9. El 31 de julio de 1960 Monseñor Carlos Duarte Costa realizó el rito de 

consagración episcopal con  Jose Barbosa dos Anjos. 

10. El 19 de marzo de 1961 Monseñor Carlos Duarte Costa realizó el rito de 

consagración episcopal con  Jose Aires da Cruz. 

 

El investigador de Terrence J. Boyle realizó un trabajo de compilación de los hechos y 

análisis de los reclamantes de la sucesión episcopal de Carlos Duarte Costa, la cual 

publicó en su sitio de Internet.10 Esta lista es frecuentemente consultada y goza de 

amplio consenso y lo que es más importante, la misma Igreja Católica Apostólica 

Brasilera la reconoce como veraz, es decir, que Carlos Duarte Costa realizó el ritual de 

consagración episcopal sobre estos diez hombres. 

Es interesante señalar que F. Cappello y H. Davies diferencian el hecho del sacramento 

de la validez del mismo. Así actuaron siempre los tribunales romanos: primero verifican 

los hechos y luego discuten la validez del mismo.  ¿Cómo podemos nosotros verificar 

estos hechos? 

Tenemos constancia de que éstos hechos ocurrieron verdaderamente. En esas fechas el 

obispo Carlos Duarte-Costa utilizó el ritual católico romano de consagración episcopal 

sobre personas estas personas. Dichas consagraciones quedaron atestiguadas 

fehacientemente por: 

 

1. Certificados firmados por el consagrante, el consagrado y por testigos. 

2. Informes periodísticos. 

                                                
10 Ver http://www.tboyle.net/Catholicism/Costa_Consecrations.html, consultado el 15/7/2018 



3. Declaraciones de la Iglesia Católica Romana en el Brazil al respecto. 

4. Fotografías que se publicaron y circularon en los medios de comunicación y que 

se encuentran resguardadas en los archivos de la ICAB y de otras instituciones. 

 

Un ejemplo claro de esto lo tenemos en el caso del obispo Salomão Barbosa Ferraz. 

Nació en 1880 y fue, originalmente un ministro presbiteriano. En 1917 es recibido en la 

Iglesia Anglicana y ordenado sacerdote. En 1928 funda la “Orden de San Andrés” de 

carácter ecuménica y posteriormente lleva adelante el “Congreso Católico Libre”, del 

que sale la “Iglesia Católica Libre”, una denominación extinta.11 Rápidamente, Salomão 

Barbosa Ferraz, intentó ser consagrado obispo por veterocatólicos pero la II Guerra 

Mundial le impidió trasladarse a Europa. El 18 de julio de 1945, Carlos Duarte Costa lo 

ordenó sacerdote, y el 15 de agosto del mismo año lo consagró obispo. Dicha 

consagración fue muy publicitada y han quedado fotografías de la ceremonia. Esto se 

debió, principalmente a que era la primera de las consagraciones y con ella se 

consumaría el cisma de la ICAB, y en segundo lugar, porque el consagrado era un 

hombre casado y con hijos. 

A continuación veremos estas fotografías para corroborar si Duarte Costa realizó o no el 

ritual, tal como lo establecen los libros litúrgicos: 

En la primera de las fotografías se aprecia la llegada del obispo Carlos Duarte Costa y 

del consagrado Salomão Barbosa Ferraz. 

 

 
 

                                                
11 No tiene ninguna relación con la Freikatholische Kirche en Deutschland, que remonta su linaje 
episcopal a Duarte-Costa. Es interesante señalar que muchos grupos independientes han reclamado ser 
“continuadoras” de la Orden de San Andrés o de Salomão Barbosa Ferraz. 



En la segunda fotografía se puede apreciar la profesión de fe católica que recitó 

Salomão Barbosa Ferraz ante el obispo Carlos Duarte Costa. 

 

 
 

 

En la siguiente fotografía se puede apreciar la imposición de las manos y la lectura de la 

fórmula consagratoria. Se aprecia que sobre la cabeza están los Evangelios. También es 

posible apreciar que todos los clérigos presentes visten con los ornamentos litúrgicos 

que corresponden al acto. 

 

 
 

En la siguiente imagen se puede apreciar la recepción del báculo por parte del 

recientemente consagrado 

 



 

 
 

Ahora bien, la constitución Sacramentum Ordinis de Pío XII deja en claro que, la 

transmisión de los instrumentos no es menester para la validez de las ordenes, tal como 

ocurre en el rito que siguen las Iglesias de Oriente, que jamás fueron puestas en duda.12 

La Constitución Episcopali Consecrationi, por su parte señala que la presencia de dos 

obispos no es menester para la validez de la consagración, sino que estos fungen como 

testigos.13 Las fotografías demuestran claramente que en toda la ceremonia el obispo 

Carlos Duarte Costa siguió el Pontificale Romanum. De la misma manera hizo las 

nueve veces siguientes con los otros nueve sacerdotes. También se publicitaron mucho 

las fotografías de la consagración de Castillo Mendez, sucesor del obispo Carlos Duarte 

Costa frente a la ICAB. 

 

                                                
12 Pío XII, Sacramentum Ordinis AAS., vol. XL (1948), n. 1-2, pp. 5-7. 
13 Pio XII, Episcopali Consecrationi, A.A.S., vol. XXXXIII (1945), n. 5, pp. 131-132. 



 
 

Un dato muy importante es si estos hombres poseían “aptitud canónica”, es decir, que 

son aptos para recibir el sacramento del orden según lo establecido en el cánon 974 del 

Código Pío-Benedictino, vigente en la época de las consagraciones. Vale aclarar que, 

así como Carlos Duarte Costa siguió todas las preceses y rúbricas del Pontifical 

Romano, también siguió el Código de Derecho Canónico de 1917 al momento de 

seleccionar a quienes habían sido elevados al episcopado. El Canon 974 establece: 

 

§ 1. Ut quis licite ordinari possit, requiruntur: 

Recepta sacra confirmatio; 

Mores ordini recipiendo congruentes; 

Aetas canonica; 

Debita scientia; 

Ordinum inferiorum susceptio; 

Interstitiorum observatio; 

Titulus canonicus, si agatur de ordinibus maioribus. 

 

¿Cómo sabemos que los hombres sobre los cuales el obispo Carlos Duarte-Costa 

poseían aptitud canónica? Porque todos ellos habían sido ordenados sacerdotes católicos 

romanos previamente, todos habían realizado estudios en seminarios católicos, estando 



internos por lo menos cinco años y todos ellos poseían los estudios regulares de 

filosofía y teología. Si un candidato no posee alguna de estas cualidades, su ordenación 

o consagración es válida, pero gravemente ilícita; la Iglesia no pone en duda la validez 

del sacramento, sino la legitimidad del mismo. No obstante, no se declara la nulidad, 

sino la duda y el caso pasa a estudio, no para el consagrado, sino para quienes él 

consagre. Siendo que en la ICAB se mantiene aún al día de hoy el Rito Romano anterior 

a las reformas del Vaticano II para las Sagradas Órdenes, y que los elegidos al 

episcopado son, normalmente sacerdotes romanos que salen de la Iglesia Romana y por 

lo tanto recibieron la educación necesaria en los seminarios e institutos de estudios 

romanos, la aptitud canónica no puede ser puesta en duda. 

Nuevamente, tenemos para cada caso el certificado de consagración. Por cada 

consagración episcopal, el obispo Carlos Duarte-Costa emitió el testum tradicional, los 

mismos fueron archivados y son de público acceso, encontrándose en los archivos de la 

ICAB, en Brasil. De la misma manera, los obispos por él consagrados realizaron una 

acción similar. 

En segundo lugar, existen testimonios externos como fotografías de las consagraciones 

y notas periodísticas. La ICAB en sus orígenes sabía que tenía que dejar en claro y con 

plena evidencia la validez sacramental, por lo que las consagraciones fueron 

fotografiadas. Desconozco si existen registros filmográficos, aunque estoy interesado en 

saberlo. 

En tercer lugar, tenemos los decretos de excomunión emitidos por la Iglesia Católica 

por casa uno de los consagrados, en efecto, al realizarse las consagraciones sin mandato 

papal e incluso en abierta oposición al Pontífice, Roma excomulgó a los consagrados y 

renovó el decreto de excomunión contra Duarte-Costa.14 No obstante, el documento 

romano más importante es la reconciliación del obispo Salomâo Ferraz con la Iglesia 

Católica Romana y el nombramiento como obispo titular sin una consagración sub-

conditione. En efecto, en 1963 Salomâo Ferraz se convirtió al catolicismo romano y el 

10 Mayo de 1963 fue nombrado Obispo titular de Eleutherna. Participó en todas las 

sesiones del Concilio Vaticano II, y en la siguiente fotografía se lo puede ver, en la 

plaza de San Pedro a lado de los demás obispos brasileños que tomaron parte en la 

reunión conciliar.15 

                                                
14 Ver al respecto Redmile, Robert David, The Apostolic Succession and the Catholic Episcopate in the 
Christian Episcopal, Xullon Press, 2006, pp., 247 y ss. 
15 http://www.catholic-hierarchy.org/bishop/bferraz.html visto el 17/7/2018. 



 

 
 

También es de notar que en el funeral de Salomâo Ferraz se le dieron los honores 

correspondientes a un obispo católico romano, y que en su obituario se lo declaró como 

tal.16 

A partir de esto podemos concluir que es un hecho comprobado que Monseñor Carlos 

Duarte-Costas realizó las consagraciones indicadas arriba, por lo que, como sostienen 

los canónicos, existe una evidente certeza moral del hecho. 

 

La validez de las consagraciones 
 
El Papa Pío XII en Sacramentum Ordinis despejó cualquier duda acerca de la validez 

del ritual de ordenación, así como de las palabras esenciales. En el caso de las 

consagraciones en sí, para que estas sean válidas hacen falta los siguientes requisitos: 

 

1. Que la ceremonia debe ser realizada por un obispo válidamente consagrado y 

que el obispo a consagrar sea un sacerdote válidamente ordenado. 

2. Que Ambos tengan la intención ministerial de hacer lo que hace la iglesia. 

3. La imposición de manos por el obispo consagrante sobre el consagrado. 

4. La fórmula esencial de 16 palabras recitada por el obispo consagrante: “Comple 

in Sacerdote tuo ministerii tui summam, et ornamentis totius glorificationis 

instructum coelestis unguenti rore sanctifica” 

 
                                                
16 AAS, Commentarium Officiale,Vol. LXI (1969), p., 360. 



No obstante, según algunos teólogos no es menester que el consagrado sea en efecto un 

sacerdote, basta con que se trate de un laico… de hecho, León XIII en  no se expidió 

sobre si el episcopado era o no algo diferente al sacerdocio o si simplemente lo 

completaba o lo suplía. 

No es relevante examinar aquí si el episcopado es complemento del sacerdocio, o una 

orden distinta de ello; o si, conferido, como ellos dicen per saltum, en uno que no es 

sacerdote, produce su efecto o no. Pero de lo que no cabe duda es que él, por institución 

de Cristo, pertenece con absoluta verdad al sacramento del orden y es el sacerdocio de 

más alto grado, el que efectivamente tanto por voz de los Santos Padres, como por 

nuestra costumbre ritual, es llamado Sumo sacerdote, suma del sagrado ministerio.17 

Es menester señalar que para el punto numero 4, no es condición sine qua non la 

perfecta exactitud en la pronunciación todas las palabras de la formula mientras que el 

significado no sea alterado substancialmente. También se que si el obispo se limita a 

pronunciar las 16 palabras de la fórmula sin realizar el resto del ritual, también es válida 

la consagración. Tampoco afecta a la validez del ritual la edad del consagrante, ya que 

tenemos en la historia casos de adolescente elevados al episcopado dentro de la Iglesia 

Latina. 

Ante la objeción de que las ordenes serían inválidas por el cisma, o que la misma herejía 

las podría volver inválidas tenemos la siguiente cita de Ludwin Ott, quien basándose en 

el Magisterio y el art. 2372 del Código de Derecho Canónico de 1917 hecha por tierra 

esa afirmación: 

 

Todo obispo consagrado válidamente, aunque sea hereje, cismático, simoníaco 

o se halle excomulgado, puede administrar válidamente el sacramento del orden 

suponiendo que tenga la intención requerida y observe el rito externo de la 

ordenación, al menos en su parte sustancial (sent. cierta) ; cf. Dz 855, 860; CIC 

2372. 

 

Conclusiones 
 
Se dan estos cuatro requisitos en las consagraciones realizadas por el obispo Carlos 

Duarte-Costa. La respuesta es inequívocamente sí, porque: 

                                                
17 León XIII, Bula Apostolicae Curae, AAS 29 (1896-97), 193-203. 



Monseñor Duarte-Costa era un obispo válidamente consagrado y tenía intención 

verdadera de consagrar obispos. 

En todos los casos Monseñor Duarte-Costa utilizó un rito válido y aprobado por la 

Iglesia Católica sobre personas que pueden ser consideradas como “materia válida” para 

las consagraciones. 

 

Objeciones comunes presentadas ante las ordenes conferidas por el Obispo Carlos 

Duarte Costa 
 

1) Carlos Duarte Costa era un hereje, por lo tanto sus ordenes son inválidas. 

Como señala el canonista Ott, el magisterio y el derecho canónico atentan contra esa 

afirmación, la cual de hecho cae en la herejía donatista. Si el cisma fuera causal de 

nulidad, entonces para los romanos las ordenes de la Iglesia Bizantina serían inválidas, 

lo cual el mismo Pío XII trata como algo ilógico. 

 

2) Carlos Duarte Costa al ordenar y consagrar no tuvo la intención de hacer lo que 

hace la Iglesia Católica Romana, sino lo que hace la Iglesia Brasilera, por lo tanto las 

ordenes son inválidas. 

Es el mismo plateo que el anterior y demuestra un profundo desconocimiento de la 

Teología Sacamental, el Magisterio y el Derecho Canónico. 

 

3) Las órdenes eran válidas en su momento, pero luego Roma al cambiar el ritual las 

hizo inválidas. 

Falso. El ritual anterior a Paulo VI sigue siendo plenamente válido y se podría decir que 

es lícito. 

 

4) Si algunas “iglesias” que se desprendieron de la ICAB consagraron mujeres ¿eso no 

las invalida a las ordenes de Duarte Costa? 

Muy buena pregunta. En todo caso el problema lo tienen esas iglesias particulares, no la 

ICAB que no ordena mujeres. Las ordenes que serían inválidas son las de esas Iglesias 

porque, al ordenar mujeres están demostrando tener una idea del sacerdocio que no es 

católico. Incluso, un hombre que es ordenado y consagrado por un obispo de linaje 

Duarte Costa, como fue el caso de José Ricardo Ferreira de Souza, quien ordenó y 

consagró a Sebastián Camacho Betancur, dentro de una Iglesia Anglicana que el José 



Ricardo Ferreira de Souza fundó. Las ordenes de Camacho Bentancur serían inválidas 

porque: 

1. José Ricardo Ferreira de Souza no tenía aptitud canónica mínima (no sabía 

celebrar una Misa, siquiera). 

2. José Ricardo Ferreira de Souza cometió errores graves durante su propia 

consagración, lo cual demuestra que ni siquiera conocía el ritual. 

3. José Ricardo Ferreira de Souza sostuvo que la consagración de Sebastián 

Camacho Bentancur era inválida porque él mismo había violado el ritual y no 

tenía intención de consagrarlo (existen pruebas escritas de esto) 

4. Sebastián Camacho Bentancur desmostró en sus escritos tener una noción del 

sacerdocio que no es católica, es decir, no es sacramental. De allí que ordene 

mujeres y defienda la ordenación femenina. 

 

Por consiguiente, los hombres ordenados por Camacho Bentancur no son ni sacerdotes 

ni obispos católicos, sus órdenes son inválidas, no sólo ilícitas y todos sus actos 

litúrgicos son graves sacrilegios y simulaciones. 

 

5) La materia del sacramento del orden es el sacerdote, si el sacerdote es cismático 

¿No habría defecto de materia? 

Volvemos a lo mismo que en el punto 1, pero aquí hay otro problema. La materia es la 

imposisicón de las manos, como dice el Papa Pío XII “Sacrorum Ordinum Diaconatus, 

Presbyteratus et Episcopatus materiam eamque unam esse manuum impositionem” (Dz 

3011; cf. Dz 910,-958). 

 

6) ¿Hay constancia de que se haya realizado la entrega de los instrumentos? 

Si, hay constancia de que se siguió en todo el pontifical romano, pero además, Pío XII 

deja en claro que la entrega de instrumentos no es necesaria para la validez de las 

ordenes. 

 

7) ¿Usted dice que sólo con pronunciar las palabras se realiza la consagración? 

No lo digo yo, lo dice Pío XII, pero estaría usted simplificando. Es menester materia, 

forma e intención. En el caso de las consagraciones de Duarte Costa tenemos estos 

elementos y eso se demostró en este documento. 

 



8) Está bien, son válidas pero ¿Los demás sacramentos son válidos? 

Es de fe creer que el sacramento del orden confiere potestad espiritual permanente (Dz 

960 y ss), en el caso del obispo, ese poder sacramental especial y particular es el de 

ordenar. En todo caso habría ilicitud en las ordenes según el Canon 955 del CIC de 

1917. 


