
El que existe por sí mismo: una reflexión sobre Éxodo 3: 13-14

Conferencia dictada en el marco del Seminario abierto: filosofía del cristianismo. Marzo 2012.

En el libro de Éxodo leemos que Moisés pregunta a Dios:

“Si voy a los israelitas y les digo: ‘El Dios de vuestros padres me ha enviado a vosotros’, y 

si ellos me preguntan ‘¿Cuál es su nombre?’ ¿qué les diré? Dios respondió a Moisés “Yo 

Soy el que Soy”. (Ex 3: 13-14).

Junto con primer versículo de Génesis, éste debe ser uno de los que más atención reclamó de parte 

de los hermeneutas. Cualquier nota en una Biblia de estudio (una buena Biblia de estudio) nos 

expone parte del interesante debate que se ha realizado, desde la Patrística, sobre las contundentes 

palabras de Dios: “Yo Soy el que Soy”.

La mayoría de los críticos (especialmente desde el Siglo XVIII a la actualidad) interpretaron esta 

respuesta como una evasión a la pregunta de Moisés. Dios le da un hombre, יהוה (YHWH)  el cual 

hasta  el  día  de  hoy los  judíos  herederos  de  la  tradición rabínica  (no los  karaítas)  se  niegan a 

pronunciar.

En esta publicación quisiera que recuperemos la interpretación de la filosofía patrística y finalmente  

hacer una pequeña reflexión sobre esta nueva hermenéutica.



Debemos a San Gregorio de Nisa considerar que la respuesta “Yo Soy el que Soy” como un punto 

de partida para la definición ontológica de Dios. Por su parte, San Gregorio Nacianceno consideró 

la respuesta de Dios como una revelación de la naturaleza divina:

“Los nombres más propios de la esencia de Dios son el ‘ente’ y el de ‘Dios’; y el mas propio  

de estos es el nombre de ‘ente’, no sólo porque Dios mismo lo enseñó a Moisés (…) sino 

porque por él buscamos decir la naturaleza que tiene por sí el ser mismo y que no lo une 

con otra cosa” (Discursos teológicos IV, 18).

Dios es ante todo ente, eso significa "Dios Es". Ahora bien, Dios le dice a Moisés “Yo soy el que  

soy”, es decir, Es Él Mismo, no un ser que se confunde con otro, sino un Ser que en sí mismo existe, 

que existe por sí mismo, no es creado, no fue formado, sino que es auto-existente y es consciente de  

esa auto-existencia. De esta manera se define el primer atributo de la divinidad: la Existencia sin 

dependencia de ningún ser, porque es el primero; pero también nos dice que es el ser por el cual los 

demás seres pueden existir.

Recordemos el pasaje de Isaías 43: 10 que dice:

Vosotros sois mis testigos, dice Yaveh, y mi siervo que yo escogí, para que me conozcáis y 

creáis, y entendáis que yo mismo soy; antes de mí no fue formado dios, ni lo será después de  

mí.

י וְאַחֲ ל  וֹצַר   לֹא־ נַ  וּא לְפָ  י  כִּֽי־אֲ ינ  וְתָ י  וּ  ינ אֲ וְתַ וּ  דְע עַן  י לְ תִּ רְ ר בָּ י אֲ וְעַבְ ה  יְה נְאֻם־ ם עֵדַ  רַ֖אַ  אֵ֔ נ֣ י֙ ה֔ נִ֣   וּ֙  בִ֙ לִ֤  מִ֨ תֵּ֠  מַ֣  חָ֑  שֶׁ֣  דִּ֖  וָ֔  י֙ תֶּ֤    

יֶֽה׃ ס יִהְ א  לֹ֥

¡Hermosa revelación a la inteligencia limitada de los hombres que no podemos escapar del proceso 

de causa-consecuencia!

Pensemos que en la filosofía griega esta propiedad de la divinidad era absolutamente desconocida. 

Recordemos: el δημιουργός de los platónicos coexistía con la materia, las ideas y el tiempo. “Yo 

soy el que soy”, es decir, “el que existe por sí mismo”. Por eso San Gregorio Nacianceno concluye 

que Dios es el único ser propiamente con calidad de tal, ya que no está circunscripto a nada que le 

sea anterior ni posterior. San Hilario, continuando en esta línea afirma “nada es más propio de Dios  

que el Ser".



Retomamos, la respuesta de la Divinidad al hombre que, con temor se asomó a ver el asombroso 

hecho de la zarza que ardía sin consumirse: es la obscura luz de la Naturaleza Divina, que no 

podemos  comprender  si  no  es  con  el  auxilio  de  la  Gracia,  y  aún  así  sólo  llegaremos  a  un  

conocimiento  limitado  a  nuestra  inteligencia  humana,  herida  de  muerte  tras  la  caída  y  el 

degeneramiento  de  la  raza  humana.  Dios  nos  eleva  de  nuestra  miserable  condición  para  que 

podamos conocerle y amarle, nos restituye aquello que perdimos con la caída de los Padres. Allí 

está la verdadera αποκαθιστώ - apokatastasis de aquellos cuyo nombre está inscripto en el Libro de 

la Vida y que podrán contemplar al Creador cara a cara.

Pero  no  podemos  concluir  este  breve  examen  de  Éxodo  3:  14  sin  referirnos  a  la  moderna 

hermenéutica bíblica. La misma sostiene que la respuesta de Dios a Moisés no es una revelación  

ontológica, sino, únicamente una evasión. Dios no le dice “Yo soy el que existe por sí mismo”, no 

afirma ser el único Dios, y por lo tanto el único Ser propiamente definible como tal… por el simple 

hecho de que la mentalidad hebrea es primitiva y no había alcanzado aún (de ser histórico tal 

suceso, algo que los más modernos “críticos” niegan) tal desarrollo de la filosofía. ¿Qué implica  

esto? Implica la imperfección de la revelación y que la misma está sujeta a un crecimiento, a una 

evolución. Volvemos aquí a los errores kantianos sobre la imposibilidad de conocer la esencia de las 

cosas, aún con nuestra inteligencia herida mortalmente, sino únicamente los fenómenos, es decir, el 

revestimiento externo, y por lo tanto, un conocimiento perfectible y mudable. Un conocimiento, 

volvemos, evolutivo.

¿Por qué Dios no podía decirle a Moisés que "Él Es el Que Existe por Sí Mismo"? La respuesta nos 

deja anonadados: "Por que los griegos nunca llegaron a esa idea".

Sinceramente se trata de una respuesta carente de toda lógica.  La filosofía profana,  como todo 

conocimiento que no provenga de Dios es limitado y circunscripto a la contingencia humana; pero 

el conocimiento que proviene de Dios, es decir, el que es infundido por el Creador tiene como fin 

ordenar todo a Dios. En distintos momentos históricos Dios decidió levantar a los hombres de su 

miserable condición para que le conocieran y le amaran, estableciendo así sucesivos pactos.

Limitar el significado del texto bíblico, haciéndolo mero accidente de una época no es otra cosa que 

negar que se trate de el Único Texto que tiene por autor al Mismo Dios.

El que se auto-denomina creyente, que se considera así mismo un cristiano creyente, está obligado a 

creer que la Escritura es mucho más que la expresión verbal de la experiencia religiosa de un pueblo 

en un momento determinado de la historia. Ella es la misma Palabra de Dios. En la Escritura el 

Creador se revela como se le reveló a Moisés en el Monte Sinaí. Cuando Dios se revela a moisés  

des-vela su majestad. Muestra la verdad, se hace evidente, Dios mismo es αλήθεια, como Jesucristo 



afirmó  en  Juan  14:  6.  Moisés  recibió  por  voluntad  de  Dios  la  oὐσία  de  la  Divinidad  y  fue 

comisionado a transmitirla junto con el mensaje de liberación. De la misma manera nosotros, en 

tanto fieles a la ὀρθοδοξία estamos obligados a transmitir la Verdad, que es Cristo Mismo.

Moisés tenía el conocimiento y la Fe, no por mérito propio, sino por gracia, gratis data.


