

JULIE FERWERDA

### Recomendaciones y elogios para este libro

"Fui un experto citando versos de la Biblia para probar mi teoría del infierno. Inicialmente mi decisión de leer *Controversia infernal* fue únicamente para criticar su contenido. Pero luego resultó ser ¡la mejor decisión de toda mi vida! ...Ya no estoy desperdiciando mi vida en el temor de romper las reglas de una religión". –Randy Serrano, NY, USA

"¡Soy un expastor y mi alegría no tiene fin después de encontrar este libro! ¡Oh, la paz increíble! Finalmente, una clara y lógica figura de amor de un Dios soberano. Dios es gloriosamente bueno". -Lazar Sretenovic, Australia

"...Si lees con un corazón y mente abierta, no te apartarás de este libro sin sentir que las conclusiones podrían estar muy en lo cierto". –William Nieporte (www.nieporte.name), VA, USA

"Estoy en un lugar en mi vida donde el carácter y la naturaleza de Dios están siendo investigados *honestamente* desde todos los ángulos por primera vez. En lugar de confiar en la ortodoxia, estoy desafiando la doble perspectiva ambivalente de mi instituto bíblico y educación en el seminario las cuales ahora resaltan como llaga en el pulgar, mientras me pregunto cómo pude haber estado tan ciego. *Controversia infernal*...es una gran obra y tendrá un efecto de largo alcance y muy liberador". –Mike Glenn, CA, USA

"Si alguna vez has sentido un conflicto interior con lo que los teólogos y pastores del cristianismo ortodoxo enseñan acerca del infierno, versus lo que sientes en tu corazón sobre el amor de Dios...;leer este libro! Abandona la noción de que sólo los pastores o eruditos tienen la respuesta a tus preguntas de fe". -Barb Riley, IL, USA

"Este libro es una lectura fácil, pero desafiará lo más íntimo dentro de usted. Si eres un predicador que se aferra a esta doctrina del infierno, es posible que desees evitar este libro, a menos que estés dispuesto a aceptar la posibilidad de que te hayan engañado en el seminario. Julie es muy convincente y veo que la verdad está de su lado". -Phil Thompson, AZ

"Ferwerda ha articulado el mensaje de libertad e inclusión (del modo que el evangelio había sido intencionado), mejor que cualquier otro escritor o teólogo que he leído hasta la fecha. ...Julie es la voz más dulce y más tierna por la cual no puedo estar suficientemente agradecido". –David Dellman, MDiv, Baltimore, MD, USA

"El libro de Ferwerda me hace querer parar a personas extrañas en la calle y decirles, "Hey, Amigos. ¿Sabían que...?" Las cosas que ella explica no sólo tienen sentido sino que también responde las preguntas que ni siquiera ella está preguntando. Es una lectura muy agradable que siento

que no alcanzó recomendar lo suficiente". -David Mclaughlin, Gran Bretaña

"Soy pastor y estoy muy impresionado por la lógica y obviamente la cantidad de tiempo dedicada a la investigación de este libro. Es interesante y convincente, y me ayudó mucho en mi propia búsqueda". –Neal Johnson, ME, USA

"Controversia infernal no es una mera ilusión o uno de esos libros que solo dicen, bueno, "el infierno no podría ser real porque si no sería muy cruel". Todo lo contrario, cada argumento se presenta con evidencia y mucha investigación. Lo recomiendo ampliamente a cualquiera que esté buscando sólida prueba escritural de que Dios salvará a toda la humanidad". –Tony, USA

"Debo decir que *esta es una de las mayores historias de amor jamás escritas...* ¿Por favor, deponga sus armas de defensa y lea este libro"? -Tim Richmond, OH, USA

"¡Finalmente la enseñanza del tormento eterno está siendo observado por lo que realmente es: el asesinato del carácter amoroso y justo de Dios! Gracias, ¡Julie, la historia te recordará"! -Todd Lange, USA

"Finalmente una mujer cristiana, inteligente, que no tiene miedo de revelar la verdad, incluso si sacude los cimientos de la Iglesia hasta lo más profundo de sus enseñanzas". -Nelson Rose, FL, USA

"He estado estudiando este tema por más de 40 años y he leído muchos libros. *Controversia infernal* es el mejor de los mejores". -Walt Childs, FL

"Ferwerda es ingeniosa, inteligente, audaz, sin complejos, y muy bien estudiada. *Controversia infernal* te llevará a un lugar sin retorno". -Michael Dise, Wake Forest Divinity, NC, USA

"Ferwerda terminó de noquearme fuera de 'La antigua forma de pensar bajo un mismo patrón' y me ayudó a ir al público con las 'Buenas Noticias' en mi pulpit". Pastor Don Hendricks, AZ, USA

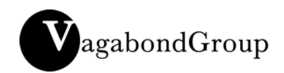
"Controversia infernal hace un excelente trabajo al abrir las escrituras para responder a esas preguntas. Jesús va de ser una maravillosa persona quien ofrece sus mejores esfuerzos para rescatar a todos de poco en poco, hasta ser el Rey de Reyes, ¡Señor de señores y Salvador del mundo"! –Jim Folsom, IL, USA

"¡Da un paso adelante! *Controversia Infernal*...sienta las bases para los grandes dilemas con las preguntas y es algo que creo que debería ser alentado en lugar de ser desanimado mientras buscamos la verdad acerca de Dios, la vida, el amor y el future". –Sarah Elizabeth Jones, FL, USA

# CONTROVERSIA INFERNAL

La doctrina más controversial del cristianismo bajo fuego

Julie Ferwerda



© 2019 por Julie A. Ferwerda. Todos los derechos reservados.

Vagabond Grupo (PO Box 801, Rathdrum, ID 83858). Diseño, y contenido, la exactitud editorial, así como las perspectivas ya sean expresadas o implícitas en esta obra, son estrictamente de propiedad del Autor.

Información y contacto del publicador: JulieFerwerda.com. RaisingHellBook.com. Controversiainfernal.com.

Esta publicación podrá ser reproducida, o ya sea transmitida vía cualquier formato electrónico, fotocopiado, grabado o en cualquier forma sin el permiso o derecho de autoría, siempre y cuando se preserve su forma original para ser distribuido gratis en el deseo de compartir el amor de Dios sin costo alguno.

Traducción: Jose Alfonso Soto Puerta de Lima, Peru, y Eva Vigouroux de Coeur d'Alene, ID, USA, 2018.

Todas las citas escriturales, a menos que se indique lo contrario, son tomadas de la Santa Biblia, New American Standard Bible®, NASB®. Copyright© 1960, 1962, 1963, 1968, 1971, 1972, 1973, 1975, 1995 by The Lockman Foundation. Utilizado por Permiso.

Las citas escriturales marcadas por las siglas AMP son tomadas de la Biblia Amplificada, copyright © 1987 by The Lockman Foundation. Utilizado por Permiso.

Las citas escriturales marcadas por las siglas CLT son tomadas de una Concordancia Traducción Literal ®, Copyright © Concordant Publishing Concern, 15570 Knochaven Road, Santa Clarita, CA 91387, U.S.A. 661-252-2112. Utilizado por permiso.

Las citas escriturales marcadas por las siglas MLT (Más Traducción Literal) son presentaciones que el autor muestra en su forma más literal en relación a las escrituras, griego o hebreo basado en la Biblia Interlineal griego o hebreo: Scripture4all.org/Online Interlinear/Greek\_Index.htm.

Las citas escriturales marcadas por siglas NIV son tomadas de la Santa Biblia, New International Version®. Copyright © 1973, 1978, 1984 por Sociedad Internacional de la Biblia. Utilizado por permiso de Zondervan. Todos los derechos reservados.

Las citas escriturales marcadas por las siglas (NLT) son tomadas de la Santa Biblia, New Living Translation, copyright © 1996, 2004, 2007 by Tyndale House Foundation. Utilizado por permiso de Tyndale House Publishers, Inc., Carol Stream, Illinois 60188. Todos los derechos reservados.

Las citas escriturales marcadas SEPTUAGINT son tomas de la Biblia apostólica polyglot, SEPTUAGINT LXX®. Copyright © 2006 by The Apostolic Press. Todos los derechos reservados.

Las citas escriturales marcadas por las siglas YLT son tomadas de Santa Biblia, Traducción literal de Young, traducido por Robert Young, quien creía en una traducción literal estricta de la palabra de Dios. Esta traducción de la Biblia está en un ámbito público.

Impreso en los Estados Unidos de Norte América.

ISBN 978-0-9843578-4-0

# CONTENIDO

| MONTANDO NUESTRO ESCENARIO                               | 1     |
|----------------------------------------------------------|-------|
| PARTE 1 EL INFIERNO: VERDAD O FICCIÓN?                   | 5     |
| CAPÍTULO UNO: PERDIDO Y ENCONTRADO                       | 9     |
| CAPÍTULO DOS: CUESTIONANDO EL INFIERNO                   | 15    |
| CAPÍTULO TRES: ¿QUIEN VA AL INFIERNO?                    | 23    |
| CAPÍTULO CUATRO: ¿QUIÉN ES RESPONSABLE POR LAS ALMAS     |       |
| PERDIDAS?                                                | 29    |
| CAPÍTULO CINCO: EL INFIERNO QUE NO EXISTE EN LA BIBLIA   | 35    |
| CAPÍTULO SEIS: CUANDO EL INFIERNO VINO A SER LA "VERDAD  | DEL   |
| EVANGELIO"                                               | 43    |
| CAPÍTULO SIETE: ¿SATANÁS GANA, Y DIOS PIERDE?            | 51    |
| PARTE 2 EL AMOR NO FALLA                                 | 59    |
| CAPÍTULO OCHO: EL AMOR NUNCA FALLA PARA LOS HIJOS        |       |
| CAPÍTULO NUEVE: EL AMOR NUNCA FALLA PARA EL DESVALIDO    |       |
| DESESPERANZADO                                           |       |
| CAPÍTULO DIEZ: EL AMOR NUNCA FALLA PARA CON SUS ENEMIG   | os77  |
| CAPÍTULO ONCE: EL AMOR NUNCA FALLA PARA UNO, NI PARA     |       |
| NINGUNO                                                  | 85    |
| CAPÍTULO DOCE: INVESTIGANDO EL EVANGELIO HISTÓRICO       | 95    |
| PARTE 3 LAS ESCRITURAS A TRAVÉS DE LOS LENTES I          | DE LA |
| ANTIGÜEDAD                                               | 101   |
| CAPÍTULO TRECE: ETERNIDAD VERSUS EDADES                  | 103   |
| CAPÍTULO CATORCE: EL PROPÓSITO JUDÍO EN RELACIÓN A LAS E | DADES |
|                                                          |       |
| CAPÍTULO QUINCE: LO QUE DIOS QUIERE, DIOS LO CONSIGUE    | 119   |
| CAPÍTULO DIECISÉIS: EL RICO Y LÁZARO                     | 127   |
| CAPÍTULO DIECISIETE: DEJANDO EL CAMINO COMÚN DE PENSAR   | PARA  |
| ALGO MUCHO MEJOR                                         |       |
| FUENTES BIBLIOGRÁFICAS:                                  |       |
| Notas Finales:                                           | 144   |



Sobre el traductor: José Soto Puerta nació y se crió en Lima, Perú, nacido en una familia de padres pobres. Pasó la mayor parte de su vida en la calle cuando era niño, siendo un adulto joven paso mucho tiempo interactuando con turistas de

habla inglesa donde aprendió inglés con fluidez. Hospitalizado numerosas vences luchó contra muchas enfermedades que amenazarían su vida seriamente, enfermedades respiratorias que lo dejó con daño pulmonar permanente. Como adulto, él mismo se educó y se convirtió en un maestro para niños pobres en su aldea. A través de las interacciones en Facebook, conoció a la Autora del libro Controversia infernal y se ofreció a traducirlo al español para el beneficio de sus hermanos y hermanas latinos de todo el mundo, en el que trabajó laboriosamente a tiempo completo durante tres



meses. Actualmente vive en una pequeña comunidad llamada Cañete, a un par de horas de Lima.

Sobre el traductor: De padre francés y madre venezolana, Eva vivió en diferentes países a lo largo de su vida, adoptando, idiomas, culturas y tradiciones de cada lugar.

Aunque realizo los estudios de Ingeniería Industrial su trabajo como redactor comenzó con

su propio blog, luego creando artículos y contenido para diferentes revistas y marcas, hasta que decidió junto a su hermana comenzar una revista dedicada a chicas jóvenes, pero con contenido diferente e inteligente, así nace QMode proyecto que tiene mas de 3 años y en el cual redacta y edita contenido.

Descargue la versión PDF gratuita en español en www.controversiainfernal.com or www.raisinghellbook.com.

## MONTANDO NUESTRO ESCENARIO

Hay un cuento de hadas para niños por Hans Christian Andersen sobre un vano emperador que tenía una obsesión por la ropa extravagante. Dos oportunistas malvados del reino decidieron aprovecharse de la vanidad del Rey, persuadiéndolo a comprar un traje entallado a su medida hecho de una revolucionaria tela que era visible sólo para aquellos que eran "dignos" de sus exquisitas cualidades.

Probablemente conoces la historia. El emperador cayó por la estratagema y después de una gran inversión terminó desfilando frente a su reino en su traje de Adán, atrapado entre el miedo de ser expuesto como incompetente por un lado, o bien , siendo expuesto tan desnudo e ingenuo por el otro. Mientras la historia pasaba todos simulaban magníficamente, principalmente de sus propios temores de ser etiquetados como indignos y el resultado del rechazo de la comunidad. Desde la plebe hasta la realeza todos se comportaban perfectamente para mantener el engaño, tal como habían predicho los dos malvados, todo el mundo, excepto el que no tenía un trabajo importante o ninguna posición en el reino ni nada que perder. Un niño se acercó al carro del Emperador y gritó con un juicio claro y honesto por lo que veía, "¿Qué está pasando aquí? ¿Por qué todos ignoran el claro hecho de que el Emperador está desnudo?".

¡Qué situación tan precaria para el Emperador! Con toda la evidencia tan clara como su trasero desnudo, finalmente, se dio cuenta de que había sido engañado, pero no podía ni deseaba admitirlo; pensó que sería mejor continuar el desfile bajo el engaño en lugar de admitir su colosal error.

Si bien es fácil para nosotros reconocer e incluso burlarnos de la ingenuidad del emperador, la realidad es que todos nosotros hemos, en un momento u otro, caído en cuentos de viejas, leyendas urbanas, fábulas e incluso en engaños tan decepcionantes; es sólo parte de ser humano. Incluso nuestros puntos de vista religiosos, teológicos y las creencias doctrinales no son inmunes a las distorsiones y engaños.

Cuando medito acerca de mi vida en retroceso, noto cuántas de mis creencias han evolucionado. Muchas de las cosas que yo creía de niña, e incluso como adulta joven, ya no son iguales a las cosas que creo ahora. ¿Por qué no? Porque en alguna parte a través del sendero de mi vida, me di cuenta que lo que me habían enseñado estaba desviado o era falso, así

que adapté mis creencias a la nueva información que tenía más sentido o era probablemente más congruente con mis experiencias posteriores.

Básicamente, todos estamos en un viaje espiritual buscando la "verdad", aunque nuestras verdades de ayer pueden no parecer tan verdaderas hoy. Incluso las "verdades" que yo sinceramente creí pueden no ser verdad para ti, o viceversa. A medida que crecemos y maduramos, nos damos cuenta que desarrollar nuestro sentido de la verdad es mucho más reflexivo e intencional, siempre basado en un viaje con una constante mente abierta en comparación de lo que simplemente una vez creímos.

Pero, ¿qué hay de todas esas llamadas doctrinas históricas, "doctrinas esenciales" o "enseñanzas ortodoxas" de la fe cristiana? ¿Es sano desafiar casi 2.000 años de la teología tradicional en la toma de decisiones sobre cuestiones tales, como si hay o no validez en la doctrina del infierno?

Te diré por qué debemos cuestionar la enseñanza del infierno. En adición a la prolífica evidencia en contra de la misma; ¡el mismo carácter y los propósitos de Dios están en juego! En mi opinión, no es seguro no cuestionar. Viviendo a la vanguardia en la era de la información, creo que tenemos tanto la crucial responsabilidad, como también la singular oportunidad (a diferencia de cualquier otro momento en la historia de la Iglesia) de hacer una determinación informada de lo que creemos y por qué lo creemos.

Podrías estar preguntándote, ¿Quién soy yo para cuestionar o dudar de la mayoría de las principales corrientes de los traductores bíblicos de hoy, teólogos, MDivs y pastores? Ciertamente he pensado en eso, pero también he pensado acerca del tipo de gente en los días de Jesús y los profetas a los cuales Dios les dio perspicacia y comprensión. ¿Era la jerarquía religiosa y educada, o fue a los sencillos, relativamente ignorantes (incluso analfabetos), todos los que fácilmente podrían ser representados hoy por personas que no han ido al seminario?

Me doy cuenta de que la premisa de este libro para algunos es algo radical e inquietante y puede encender inicialmente la duda, pero por favor siga leyendo y permíteme tener la justa oportunidad de presentar mis razones. No te estoy pidiendo te que vayas a Sudamérica a beber Kool-Aid, o llevar una toga y vender flores en el aeropuerto o incluso enviar dinero. Deja tus defensas personales y toma el tiempo suficiente para leer este pequeño libro, desde una perspectiva que es diferente de lo que siempre se ha enseñado o se ha creído.

En las siguientes páginas invitó al niño interior dentro de ti a tomar este viaje conmigo. Deja caer el miedo de ser rechazado o etiquetado, liberate de la compulsión de conformarte a lo establecido y permítete preguntarte, o que se te presenten algunas honestas y válidas preguntas, e igual de válidas respuestas.

Atrévete a cuestionar, atrévete a abrir tu mente a las posibilidades de un Dios del cual nunca has oído hablar antes. ¡Podría ser la decisión más grande de tu vida! Tal vez lo entiendas, tal como yo lo hice, que es hora de dejar soltar todo el infierno y que deje de seguir aterrando a la humanidad. Permíteme llevarte en mi viaje...

# Parte 1

El infierno: verdad o ficción?

#### El Camino de Los Becerros

por Sam Walter Foss (1858-1911)

No trates de hacer lo mismo que otros y ábrete un nuevo camino por ti mismo, del título original en inglés, no sigas el camino del becerro ("don't follow the calf path").

Un día, a través del bosque virgen, un becerro regreso a casa como los buenos becerros deberían; pero hizo un sendero todo inclinado, un sendero torcido, como lo hacen todos los becerros.

Desde entonces, trescientos años han pasado, y deduzco que el becerro está muerto. Pero aún dejó su rastro detrás, de ese modo se expone mi moraleja.

El rastro fue retomado al día siguiente por un perro solitario que pasó por ese lado; y luego una sabia oveja líder persiguió el rastro sobre los valles y la montañas, y trajo el rebaño detrás de él también, como siempre lo hacen los buenos líderes.

Y desde aquel día, sobre el claro de las colinas, a través de esos viejos bosques se hizo un camino, y muchos hombres se lastimaron a la entrada al ir en diferentes direcciones, voltearon, doblaron una y otra vez sin ir a ningún lugar, entonces pronunciaron palabras de justa ira porque era tan torcido el camino, que aún siguieron sin sonreír por donde fueron las primeras migraciones de ese becerro, y a través de ese intrincado camino de acecho por el bosque por donde aquel becerro se tambaleaba cuando caminaba.

Este sendero forestal se convirtió en un carril, que dobló, se volteó, y se volteó de nuevo. Este carril torcido se convirtió en un camino, donde muchos pobres caballos con su carga trabajaron bajo el sol abrasador, y viajaron unos tres kilómetros. Y así un siglo y medio pisaron los pasos de aquel becerro.

Los años pasaron en la velocidad de la flotilla. El camino se convirtió en una calle del pueblo, y esto, antes de que los hombres fueran conscientes, de una ciudad llena de gente. Y de pronto la calle central era esta metrópoli de renombre; donde los hombres caminaron sobre los pasos de ternero por dos siglos.

Cada día cien mil derrotas siguieron ese zigzag de ternero, y su viaje torcido al tráfico de un continente. Cien mil hombres fueron conducidos por un becerro cerca de tres siglos de muerto. Siguen aún su camino torcido, y pierden cien años al día, así pues, se presta tanta reverencia a un precedente bien establecido.

Una moraleja esto nos podría enseñar, fui yo ordenado o llamado a predicar; porque los hombres son propensos de ir a ciegas a lo largo del camino en la mentalidad de un becerro, y trabajan lejos de sol a sol para hacer lo que otros hombres han hecho. Siguen en los caminos trillados, hacia adentro

y afuera, hacia delante y hacia atrás, y aún su curso retorcido persiguen, para mantener el sendero de lo que otros hacen.

Mantienen el camino como un surco sagrado, a lo largo del cual se mueven todas sus vidas; pero se ríen los árboles viejos y sabios, ellos vieron la primera cabra primitiva ¡Ah! muchas cosas este cuento podría enseñar, pero no estoy ordenado a predicar.

## CAPÍTULO UNO

#### PERDIDO Y ENCONTRADO

Tuve que leer la parábola del hijo pródigo en Lucas, capítulo quince unas cien veces antes que notara el más importante detalle.

Tal vez recuerdes la historia, uno de los dos hermanos pidió a su padre la porción de su herencia y luego se marchó de casa para solo derrocharlo en una vida rápida. Estando lejos de casa y sin dinero luego que una severa hambruna lo agobiase, finalmente el joven terminó en un trabajo apacentando cerdos, y deseando llenar su estómago con lo que los cerdos comían, lo cual era algo, peor a nada; tanto así que su suerte empeoraba al punto que nadie le ofrecía nada que comer, entonces fue ahí su reconocimiento de esta profunda necesidad y fin de toda confianza en sí mismo, que este hijo recordó la generosidad y la misericordia de su padre en casa; como el reconocer de su error se hizo más real en él, entonces es cuando finalmente toma una decisión de regresar a su padre y humildemente admitir su pecado por su falla y rogar si aún sería considerado, tal vez como un jornalero , o quizás ya no sería estimado como un hijo, pero al menos tendría algo que comer. Veamos que sucedió después:

Pero, *mientras él estaba a una larga distancia* su padre lo vió y sintió compasión, corrió hacia él, lo abrazó y lo beso.

¿Vieron eso? Antes que el joven pudiese decir sólo una palabra de remordimiento, antes que tuviese la oportunidad de reconocer que pésimo se había comportado, el Padre había estado contemplando a la distancia del horizonte muchas veces, en esperanza de ver si la silueta de su hijo aparecía, y cuando lo vio corrió a su encuentro con brazos abierto. Tal vez no podemos entender, pero podemos sentir el gozo del padre, cuando se reencuentra con su hijo mayor; lo que ese momento significaba para él.

"¡Tenemos que celebrar y alegrarnos! porque tu hermano estaba muerto, pero ha vuelto a la vida, estaba perdido, pero ha sido encontrado" (vs. 32).

¿Qué es lo que esta parábola nos revela acerca del corazón de Dios hacia sus niños, aún para los rebeldes, ingratos e incrédulos, aquellos completamente perdidos, quienes están también muertos para él en el momento?, ¿Este ofrecimiento de reconciliación, una promesa para todos o solo para algunos nada más?, ¿Está limitado solo a esta vida o la promesa continúa aún después de esta, siempre que sea necesario? ¿Existe en alguna forma algún límite o un plazo o ultimátum, para el amor de Dios y su paciencia para esperar por sus hijos a que regresen a casa?

Recientemente he notado que la parábola del hijo pródigo, es la tercera en una serie de parábolas, y todas revelando un punto crucial, algo de gran valor se había perdido, una ovejita, una moneda o un muchacho estuvieron perdidos, estuvieron sin ayuda para poder rescatarse a sí mismos de sus circunstancias, por lo tanto, deberían ser buscados con diligencia hasta que sean encontrados e incorporado a donde pertenecen; el proveedor de este amor en este caso un dueño o un Padre no está satisfecho hasta que el recipiente de su amor, es decir una ovejita, un moneda o un muchacho aún permanezcan perdido.

Por dos veces en esta serie Jesús converge el corazón del concepto de lo que es el cielo, "En la misma medida hay más gozo en el cielo cuando un pecador se arrepiente que noventa y nueve justos que no necesitan arrepentimiento" (vs 7, 10). ¿Acaso eso implica que no sea necesario que nos arrepintamos? Claro que sí! ¿Pero acaso el hijo tuvo que arrepentirse antes que fuera recibido en los brazos de su padre con una bienvenida? ¿Tenía el Hijo la elección de ver si su padre lo contemplaba a la distancia de horizonte día tras día, hasta ser encontrado y que su padre nunca renunciaría a él?, ¿Acaso la oveja descarriada no tiene la oportunidad de recobrar todo gozo y júbilo con las demás ovejas para estar reunidas de nuevo? ¿O acaso la moneda perdida, no tiene la oportunidad de ser puesta en la cartera antes de ser barrida?

Lo mismo creyentes e incrédulos ¿no tienen la misma oportunidad cuando se trata de ser finalmente reconciliados con su Padre celestial? ¿O no es verdad que el acercarnos a nuestro hogar finalmente y siempre será considerado algo de mucho deseo para aquel que está perdido?

En la parábola de la oveja perdida es el pastor que siempre va en búsqueda de sus ovejas extraviadas, él nunca espera que el animal encuentre el camino a casa por sí solo, es él quien lo busca, quien la pone en sus hombros y la trae de regreso a su rebaño; similarmente la mujer de la parábola de la moneda perdida busca su moneda muy deseada al punto de usar una lámpara, ella no espera que la moneda se encuentre por sí sola, o la considera ya perdida sin esperanza a menos que ya no haya ninguna forma.

Estas lecciones parecen emerger, en contraste con lo que muchos de nosotros hemos sido enseñados en relación con Dios y sus hijos, en nuestros grupos de estudios bíblicos y también desde el púlpito, escuchamos vez tras vez, que el señor es nuestro Pastor, pero finalmente el pastor espera y espera infructuosamente hasta que sus ovejas vengan a él, a elegir por él, hemos asumido que él no busca a los desesperanzados y perdidos ni tampoco los trae de regreso en sus hombros, más bien hemos sido enseñados que el solo observa aquellas ovejas que parecen estar en su mira, mientras que confina como perdidas aquellas que se extraviaron y no saben cómo llegar a casa de nuevo.

La oveja perdida, la moneda perdida, y el hijo pródigo son solamente parábolas acerca de cada uno de nosotros. Cada individuo que alguna vez nació, por alguna forma consciente o inconsciente ha llegado a estar perdidos o a voluntad propia de alguna ilusión de algo mejor, "todos nosotros como ovejas nos hemos descarriado, cada cual se apartó por su propio camino, por nuestras iniquidades, el castigo de nuestra paz fue sobre él" (Isaías 53.6). Las palabras de Pablo también resuenan en nuestra mente formando eco, sobre las parábolas: "Cuando estábamos aún perdidos, en su debido tiempo Cristo murió por los injustos, porque Dios mostró su amor para con nosotros, Dios muestra su amor para con nosotros, siendo aún pecadores, Cristo murió por nosotros" (Romanos 5.6–8).

La palabra "pecado" significa perder el blanco. En el mundo antiguo esta idea era acerca de salirse del camino o sendero correcto y por consiguiente perderse. En un punto todos fuimos constituidos como injustos, pecadores y desorientados, como quienes habíamos perdido el sendero nos perdimos del correcto sendero de la vida, siguiendo nuestros propios caminos. ¿No es esto acaso por quien Pablo declara por quienes Jesús murió? ¿Fue su muerte en vano por la gran mayoría?

A través de este libro vamos a explorar cómo entender el mensaje de estas parábolas; y conocer el corazón del padre que nos liberará de todo golpe fatal, sobre cualquier idea de un infierno eterno, o aún la más supuesta digerible versión de toda eterna separación de Dios; mientras continuamos uniendo las piezas en esta historia significativa,

encontraremos que no sería posible que Dios abandone a un hijo o hija al punto de darle el tiempo suficiente para languidecer de "hambre junto a los cerdos". Para que finalmente reconozcan que su hogar es donde ellos pertenecen, más bien antes que ellos pudieran peinar el sendero de regreso a casa serán muy bienvenidos con la plena y feliz seguridad que los Ojos de su Padre verdadero nunca se detendrán de buscar hacia el horizonte, listo para correr hacia ellos con brazos abiertos de amor. Si las palabras de Jesús suponen ser nuestras instrucciones en los asuntos de la vida, entonces podemos tener confianza que el amor es nuestros sanador en todo. Nuestro padre finalmente nunca nos rechazara o nos abandonará.

¿Pero que del infierno?

La Biblia menciona el infierno repetidamente. Pero si el tal es real, ¿por qué no parece ser consistente con el tema de Lucas quince? No parece ser acorde con las cartas paulinas y aún no parece ser consistente con las muchas palabras de Jesús. La doctrina del infierno parece insistir que, para la gran vasta mayoría de la humanidad , no habrá ningún becerrito gordo listo para la fiesta, esperando cuando ellos reconozcan sus errores y deseen regresar a casa. Más bien esto es lo contrario, en el final bueno del hijo perdido, no habrá brazos abiertos, para la mayoría de hijos e hijas que alguna vez vivieron ¿y se equivocaron?

Muchos de nosotros instintivamente nos resistimos a tales cosas como estas: si preguntamos a cualquier amado creyente sobre este asunto, ellos admitirán que desearían que todos sean salvados, pero son incapaces de reconciliar la alternativa; más bien si cogen casi cualquier traducción moderna puedes leer: infierno con fuego y azufre, tormento y tortura eterna.

Por lo tanto, si el infierno parece ser inconsistente de muchas maneras con el carácter de Dios, un Dios que nos insta a perdonar a todos nuestros enemigos tantas veces como sea necesario, y que nos dice que "el amor no falla" — ¿Entonces puede más bien que haya otra forma de interpretar la Escritura? Si somos libres de formular preguntas como los niños, ¿entonces algunas de nuestras preguntas podrían incluir lo siguiente?

- ¿Por qué algunas traducciones de mucha autoridad bíblica, no usan la palabra "infierno" o transmiten cualquier noción de "destrucción eterna" en todo su contenido?
- ¿Podría ser posible que en el transcurso de dos mil años, el cristianismo dominante de aquel tiempo haya sido desviado para

pasar a creer las mentiras sobre el carácter y la intención de nuestro amoroso Padre celestial, hasta el punto de reflejarse marcadamente en las traducciones de la Biblia?

- ¿Existe una posición cristiana viable en la teología históricamente, que no enseñe un infierno literal o eterno?
- ¿Es el infierno, un componente necesario del mensaje evangélico sobre la fe cristiana?
- ¿Es posible que en el paso de cientos de años, en la formación de la doctrina en la Iglesia y las enseñanzas tradicionales, puedan haber cambiado el rumbo?

Estas y muchas más controversiales e intrigantes preguntas serán discutidas y contestadas en los próximos capítulos. Estas respuestas no tienen como fin expresar nuestras emociones o sacrificar y anular nuestro razonamiento a caprichosos deseos personales, más bien ofrecerán perspectivas que son bíblicas e históricamente sólidas. Comenzaremos a trazar un nuevo territorio, así que todo lo que tenemos que hacer es mantener una mente abierta y admitir que podría haber un contexto o perspectiva que difiere de lo que aceptamos, como una verdad ortodoxa por ahora. Si podemos dar este salto, o permitirnos poner a prueba las cosas que han sido el fundamento de nuestra fe cristiana. Entonces podemos continuar.

Quiero comenzar contándoles mi historia de cómo llegué al lugar donde empezó mi cuestionamiento. Cada viaje comienza con un solo paso, así que empecemos por el principio.

# **CAPÍTULO DOS**

#### CUESTIONANDO EL INFIERNO

Había estado esperando con gran anticipación para hacer una llamada telefónica. Cuando mi hija de dieciocho años de edad, respondió a mi llamada por su celular, no perdí mucho tiempo para confesarle algo, "Dani estaba muriendo por confesarte algunas noticias muy emocionantes, en estas semanas he hecho algunos descubrimientos sorprendentes sobre mis estudios últimamente, y bueno tenías razón todo el tiempo, ¡no hay infierno!"

¡Lo sabía!" dijo mi hija y me gritó al oído, fue Dani quien primero dudaría de la veracidad de esta enseñanza desde su formación en la tradición cristiana. Era esta niña, que innatamente creía en el carácter benevolente de Dios y frecuentemente cuestionaba las obvias inconsistencias de esta creencia.

Cuando finalmente revelé mis descubrimientos a Dani, ella no sabía que yo había estado sumergida en unos estudios interminables durante más de dos meses, tratando de resolver la historia en la luz de las Escrituras después de algunos descubrimientos sorprendentes, no me atreví a robarle sus esperanzas prematuramente, hasta que llegase a estar absolutamente segura.

A lo largo de la infancia de mi hija mayor, a menudo cuestionaba a sus maestros de la escuela dominical, líderes juveniles y especialmente a mí sobre la lógica del tormento eterno. Ciertamente ella tiene un corazón muy compasivo, pero esto era aún más profundo que no podía aceptar las claras contradicciones del supuesto, muy abnegado e incondicional amor de Dios por toda las Personas; pero que luego desaparecería tan pronto, a la hora que una persona muriese sin Profesar la fe en Jesucristo. No podía aceptar la injusticia de que miles de millones de personas serían castigados y separados de Dios eternamente, debido a un tiempo muy limitado de oportunidades e incredulidad durante sus vidas, especialmente cuando la mayoría de esas personas, ni siquiera tendrían la oportunidad de entrar en una relación con Jesús o el Dios cristiano.

Al entrar a su adolescencia, Dani comenzó a salir a misiones en el extranjero donde su lucha interior sólo se intensificó. Fue testigo de la

desolación total de multitudes de gente, podríamos decir que todas estas personas estaban en desventaja desde su nacimiento, personas que prácticamente no tenían oportunidad o "elección" de encontrarse con el Salvador del cristianismo debido a su extrema miseria, esto la condujo a su frecuente cuestionamiento y lucha interior, que finalmente la llevó a su marcada incredulidad sobre el infierno.

En mi mejor modo de razonar como madre, pacientemente pero aún inflexiblemente, trataba de explicarle cada vez que sentía su rechazo acerca del fundamento de nuestro principio como piedra angular de nuestra fe, lo cual había sido inculcada a creer durante todo el tiempo de mi vida, solía decir: "Dios nos ama profundamente a todos, pero él siempre nos dará la oportunidad de amarlo, aceptarlo o rechazar su regalo de salvación; Dios no envía a nadie al infierno, la gente decide ir al infierno al rechazarlo".

"Pero mamá, no todos tienen la misma oportunidad de escoger a Dios, o de amarlo, no todos tienen la oportunidad de oír, porque muchos no viven en un país cristiano, o no pueden oír, debido a muchos factores predominantes fuera de su control".

"Dani, tenemos que creer que en la soberanía y el poder de Dios, él siempre se asegurará de que todos tengan una oportunidad justa de elegir. Si no lo han escuchado, él se revelará a ellos de alguna manera durante el transcurso de sus vidas; por lo tanto estarán sin excusa. Una vez más, Dios no quiere que nadie vaya al infierno. Es su elección de ir allá, porque él no obligará a nadie aceptarlo".

Tengo que reconocer que cuando tu propia hija desafía tales creencias como estas, las respuestas suelen sonar bastante simples a nuestros propios oídos. Le ofrecí las mejores explicaciones que pude con lo que sabía en ese momento, pero incluso para mí misma, mi razón fundamental tenía graves defectos. Yo también había estado en lugares como India y Haití, siendo testigo de la misma falta de oportunidades que la gente tenía al no crecer en una familia cristiana amorosa, o que escucharan el Evangelio me molestaba también, pero solía silenciar mi propia falta de claridad con mi incuestionable fe, asumiendo que el cristianismo con el que crecí y la gente a la que contaba para recibir orientación espiritual no podían estar equivocados. Esto es todo lo que sabía y había escuchado, nunca había oído ni leído en ninguna parte si en verdad habría evidencia histórica o escrituralmente clara sobre la doctrina del tormento eterno, una alternativa en la que muchos estudiosos y creíbles historiadores

predominantes entre los cristianos, durante los primeros siglos después de Cristo estarían de acuerdo, y si también eran estas las creencias predominantes en el primer o segundo siglo después de Cristo.

Después de aquel día en el teléfono, no importa cuánto lo intenté, mi supuestas respuestas adecuadas e intentos equivocados de razonar la doctrina del tormento en el infierno no tenía sentido para mi hija. A menudo me preocupaba, observándola luchar para creer en el carácter amoroso de Dios, esperando que ella no perdiera la fe al punto que fuera capaz de aceptar el principio de nuestra fe.

#### Confrontado con la evidencia

Si usted es un cristiano conservador en sus puntos de vista sobre las enseñanzas de la Biblia, estas no son tan diferentes a las opiniones que yo sostenía también. Crecí en una iglesia evangélica basada en la predicación y las creencias del infierno, y continué en el camino, incuestionablemente por variadas experiencias en diversos matices eclesiales. En la mayoría de mi vida adulta también estuve involucrada en una variada gama de denominaciones evangélicas y ministerios, pero siempre creí en el infierno (tormento eterno y separación de Dios) como el "debido castigo," para aquellos que no aceptaran a Jesús como Salvador en esta vida, sin importar cuándo y dónde nacieron y si oyeron el Evangelio alguna vez. Toda mi vida acepté sin dudar que el infierno debía ser cierto, y de alguna manera compatible con la naturaleza justa y amorosa de un Dios perfecto. Después de todo, la palabra "infierno" se usa muchas veces en mi versión bíblica, es repetida en muchos Sermones en la Iglesia, y la principal razón por que los misioneros por siglos, han estado de acá para allá en el globo a fin de rescatar a la gente "antes de que sea demasiado tarde".

Sin embargo, en 2008 un amigo y yo comenzamos a estudiar la Biblia por medio de los lentes del concepto judío. De repente, no pasó mucho tiempo que los pasajes antes oscuros y no claros, comenzaron a tener sentido de manera profunda, descubrimos que sin esta manera crítica de percibir las escrituras, es casi imposible descifrar el significado de los conceptos Bíblicos. Pasamos a ser dolorosamente conscientes, de cómo una vida de estudios sobre las Escrituras; fuera de una visión correcta, solo nos dejaría cortos del sentido original.

Para ese momento comenzamos una nueva experiencia de estudiar las Escrituras en griego y hebreo, a través de fuentes en línea libre. Con el tiempo disponible, esfuerzo, y las herramientas. cualquiera puede aprender a profundizar las escrituras, con una concordancia bíblica, La Biblia interlineal\* ayudaría mucho. Para nosotros, ahí fue donde todos los "problemas" comenzaron inicialmente; descubrimos un error de un versículo de la Biblia. Esto creó un problema gigante solo por una cosa, a menudo tenía grandes discusiones con mi esposo, cuando él ocasionalmente cuestionaba la infalibilidad de la Biblia. Pero yo, repitiendo la retórica aprendida, insistía en que Dios soberanamente preservará la infalibilidad de su palabra, a pesar de la larga duración del tiempo y de numerosos escribas y traductores en el proceso, en este caso en particular, el error de traducción nos quedó tan claro como el trasero desnudo del Emperador.

Esto nos impulsaría en la investigación, y pronto estábamos explorando obvias inexactitudes de traducción de muchos pasajes bien conocidos, cabe decir que nuestra creencia en la "infalibilidad de la Biblia" había sido devastada. Porque cuanto más estudiamos, más inconsistencias y errores de traducción encontrábamos. Básicamente en traducciones modernas de la Biblia (es decir, KJV, NIV, NAS, NLT).

Ahora, se que algunos estudiantes de la Biblia y pastores pensarán que es ingenuo de mí parte haber siempre creído que las traducciones modernas de la Biblia son " infalibles," ya que muchos de ellos conocen los errores de traducción en su formación Pastoral, pero desafortunadamente, la mayoría de las declaraciones de fe, especialmente establecen que "la Biblia es infalible, y sin error la Palabra de Dios," como tal, se espera que el promedio de los feligreses estén de acuerdo para no ser marginados. Recientemente, algunas declaraciones de fe en la Iglesia y el ministerio se han modificado para decir que la Biblia "en su forma original" si es infalible; (aunque aún no existe la evidencia de serlo, solo la idea más no la comprobación).

Tristemente por temor a la reacción, muy pocos pastores sienten la libertad de discutir y trabajar estas cuestiones con sus congregaciones, pero algunas personas cuestionaron nuestra capacidad de discernir los

<sup>\*</sup> La Biblia Interlineal es un material de estudios, palabra por palabra en (griego o hebreo) al inglés; consigue una Biblia Interlineal en scripture4all.org.

Desafortunadamente esta fuente no puede ser visitada en español en este momento.

errores por nosotros mismos, sugiriendo que es de necesidad la ayuda de un pastor o teólogo, capacitado para ayudar a descifrar lo que estábamos leyendo. Pero muchos de los errores e incoherencias que hemos encontrado, eran tan básicos que incluso cualquier estudiante de tercer grado se daría cuenta.

Irónicamente, lo que me animó más era que no estábamos lejos de descubrir acerca de muchos errores de traducción, a veces incluso el juego sucio de agendas personales, como un verso encontrado en Jeremías;

¿"Cómo se puede entender el texto, 'Somos sabios, y la ley de Jehová está con nosotros?' Pero he aquí, la pluma mentirosa de los escribas se ha convertido en una mentira. Los sabios se avergonzaron, se espantaron y fueron consternados; he aquí que aborrecieron la palabra de Jehová..." (Jeremías 8.7–9).

Justo allí, en blanco y negro, Jeremías confirma que los escribas habían insertado errores en los escritos del Antiguo Testamento, aún muchos siglos antes de que la Biblia fuese publicada o canonizada.\*

No estoy sugiriendo que todos los errores de traducción fueron intencionales; pero de alguna forma en la línea sucesiva, las personas con autoridad para influir en la teología de billones de personas realmente causaron algunas alteraciones muy serias. Tal vez trataron de mejorar lo que pensaban que significaba en el sentido del texto original, ellos tampoco sabían o entendían el significado de ciertas palabras que tradujeron, de idiomas que no eran su lengua materna. (Nuestras Biblias modernas evolucionaron a través de por lo menos cinco idiomas muy diferentes: hebreo, arameo, griego, latín, inglés). Otros que continuaron, ya sea con conocimiento o sin saberlo, continuaron en el mismo curso, sin corregir lo que había hecho antes.

En la modernidad, arribamos con varios miles de años en el proceso formativo de la comunicación por medio de las escrituras, de una generación a la siguiente (a través de la tradición oral o copias a mano), más de cuatro a cinco cambios de idioma, cientos y miles de escribas y traductores, que eran básicamente los únicos alfabetizados de las

<sup>\*</sup> El Canon Bíblico es una lista de libros considerados autorizados por la Comunidad Religiosa. La Biblia no fue canonizada hasta por lo menos a mediados del siglo 4th siglos después de Cristo, note que la Biblia protestante contiene un conjunto diferente de libros que la versión católica ortodoxa siempre había sido enseñada.

sociedades de entonces. No es de ser estrecho a la posibilidad para pensar que "muchas cosas pasaron". Incluso los judíos nunca han promovido la infalibilidad de las escrituras, sino que enseñan que son escritos inspirados, de grados variados y abiertos a interpretaciones variadas y reflexivas. Citando de Las Setenta Caras de la Torá: La Manera Judía de Leer las Sagradas Escrituras,

Incluso si la Torá contiene recuerdos históricos bastante precisos, es probable que estos recuerdos fueron reelaborados y re-narrados; para ajustarse a las necesidades de tiempos posteriores.<sup>1</sup>

Sin duda esto no significa que los errores dominen las Escrituras, que la verdad no está allí para ser encontrada, o que tenemos que tirar todo lo que hemos aprendido. Más bien lo que he comprendido es que para alcanzar ver la verdad aún más claramente, basado en el propósito original de la escritura, ciertamente tomará más que una simple lectura, más bien un constante deseo profundo de atesorar la búsqueda, como nunca lo hemos hecho antes.

# Una gran historia

Un día, en medio de sondeos e investigaciones, mi amigo y yo nos encontramos en un sitio web que destacaba conceptos y versículos de la Biblia, la cual nos condujo a creer que necesitábamos cuestionar la doctrina del infierno, (muchos de los cuales exploraremos). De repente algo dentro de mi corazón cambió y me dije: nunca había notado todos esos versículos que parecían expresar un evangelio mucho más inclusivo. Fue enormemente enervante empezar el proceso del cuestionamiento, porque todos sabemos el refrán que dice, se practica lo que se predica: Si creo que tengo la verdad, no debería tener miedo para leer o cuestionar cualquier cosa porque la verdad se defenderá por sí misma.

Cuando posteriormente localizamos abundante información en una web cristiana de estudios, sobre el tema de que el infierno no sería más que una tradición elaborada de hombres, fue una sorpresa en sí misma, pero mi curiosidad también se despertó, y podría decir que la caja de pandora había sido abierta. Decidí que si esta nueva perspectiva de las escrituras tenía algún mérito, entonces respondería a todas las clásicas objeciones; similar a las preguntas que me hacen ahora:

- ¿Si no hay infierno, por qué murió Jesús exactamente y de que soy salvo?
- ¿Qué hay de las Escrituras que mencionan el infierno y el castigo eterno?
- ¿Si todo el mundo quedara impune, sin importa lo que hagan? Portarnos bien no importa, porque al final todos seremos salvos.
- ¿Por qué evangelizar a la gente acerca de Jesús?
- ¿Cómo podrían millones de teólogos y cristianos devotos haber sido engañados por siglos?
- ¿No es esto una enseñanza de la nueva era, en un intento de presentar a Dios fuera de toda culpa por los perdidos?
- ¿Cómo podría satisfacer esto la demanda de Dios por la justicia?
- ¿No está claro que en la Biblia las personas sólo tienen una sola oportunidad de aceptar a Jesús en esta vida antes de morir?
- ¿Menciona el Nuevo Testamento más el infierno que el cielo?

Estas preguntas difíciles eran el por qué yo era incrédula a mis propias creencia sobre el infierno, por temor que estas fueran revertidas. Por otra parte, si fuera cierto que el infierno no existe y la Biblia en realidad no apoya el concepto, entonces ciertamente debería haber sólida y abrumadora evidencia, pero sorprendentemente con mucha investigación, estudio, y paciencia, pudimos encontrar respuestas sólidas y convincentes a cada una de nuestras sinceras objeciones y preguntas.

Descubrimos lo que estoy a punto de compartir con ustedes, que esta vida mortal no es más que la introducción a los siguientes capítulos en esta Magnífica Historia, con un plan y un propósito más gloriosos de lo que jamás imaginé.

# **CAPÍTULO TRES**

# ¿QUIEN VA AL INFIERNO?

Asumamos por un momento, que el cristianismo ortodoxo tiene razón y nuestras biblias están correctamente traducidas, por lo tanto, deben ser entendidas literalmente e incuestionablemente en el asunto del infierno, o asumamos que el infierno existe para mucha gente realmente mala, como: Adolfo Hitler, Osama Bin Laden, o también para todos los ateos de un corazón muy frío como Bertrand Russell, Richard Dawkins, pero, también para mucha gente noble y amorosa quienes tal vez no hagan "la oración del pecador" antes de morir. Si vamos a darle el mismo peso interpretativo a todos los pasajes, sin desestimar aquellos que no se ajustan convenientemente con nuestro sistema de creencias, entonces a decir verdad, muchas personas deben estar yendo al infierno, que solo las pocas mencionadas antes.

Multitudes. ¿Alguna vez notaste, que cuando Jesús hablaba a las multitudes, casi siempre sus palabras eran un problema en sus cabezas? "Estas cosas Jesús les hablaba a las multitudes en parábolas y sin parábolas no les hablaba", (Mateo 13.34). Sus discípulos, sus más íntimos compañeros, siempre se quejaban que las parábolas eran muy difíciles de entender, por lo cual, siempre le preguntaban después en privado, asumiendo que estas grandes multitudes de gente estuvieran camino al infierno (por error como la cristiandad afirma) entonces ¿Por qué Jesús haría esta verdad tan oscura, me pregunto? Pero luego encuentro la respuesta de Jesús en Marcos 4.10–12.

Y cuando estuvo solo, los que estaban cerca de él, con los doce, le preguntaron sobre la parábola y les dijo: "A vosotros (apóstoles) os es dado saber el misterio del reino de Dios; más a los que están fuera, por parábolas reciben todas las cosas, para que viendo, vean y no perciban; y oyendo, oigan y no entiendan; no sea que se conviertan y les sean perdonados los pecados".

Tenemos que reconocer, que es un tanto inquietante descubrir que Jesús escondía la verdad a estas multitudes de personas acerca de cómo librarse del infierno. Multitudes que tenían la oportunidad de oír del mismo salvador; pero al parecer, Jesús aparentemente condenó a estas grandes multitudes de gente para siempre, sin tener una justa oportunidad de creer. Sin embargo, si examinamos el asunto, Jesús nunca les habló a las multitudes acerca del "infierno," ni siquiera por una sola vez como nosotros creemos hoy, únicamente les hablaba en privado y en muy reducidos contextos a sus discípulos o a los fariseos (gente religiosa) a lo mucho en tres o cuatro ocasiones.

Dependiendo de cómo interpretamos lo que Jesús estaba haciendo, entonces podríamos argumentar a favor de la doctrina calvinista conocida como la doctrina de la *elección*, donde solo unos pocos privilegiados son escogidos, predestinados de antemano para salvación; mientras que todos los demás son escogidos, predestinados, desde antes para eterna condenación, separados de Dios. Aunque la idea siempre me sonó rara, de que Dios entraría en un gran dilema de crear millones de seres humanos a su imagen, sabiendo de antemano que los rechazaría torturándolos para siempre, esto no solo contradice la benigna y amorosa naturaleza de Dios, revelada en las escrituras, sino que suena como un Dios deliberadamente sádico y muy cruel.

Por otro lado, en el cuestionamiento con los calvinistas acerca de la clara arbitrariedad de esta enseñanza, a menudo ellos citan Romanos 9.14-24, asumiendo que es Dios quien endurece a la gran mayoría de personas que vivieron en otro tiempo, concediéndoles nacer sin elección propia para salvarse de ser "vasos de ira preparados para destrucción". Por supuesto, ellos asumen que este pasaje alude "destrucción eterna" cuando en realidad no, ni tampoco el texto alude "destrucción" en la forma como lo imaginamos, lo descubriremos luego.

Tal razonamiento me hace pensar como un calvinista, se sostendría bajo el escrutinio de las escrituras en el tema de "quien va al infierno". De acuerdo a la interpretación de los cristianos modernos, si vamos a leer consistentemente y aplicar las enseñanzas del Nuevo Testamento, el resultado es que pareciera haber muchísima gente rumbo al infierno, que solo las que escucharon las parábolas y el resto de millones de incrédulos de aquel entonces.

**Sabios y entendidos (eruditos)**. Jesús hablando primordialmente acerca de los eruditos y ortodoxos de sus días, escondió la verdad de estos sabios e inteligentes.

En aquella misma hora Jesús se regocijó en el Espíritu, y dijo: "Yo te alabo, oh Padre, Señor del cielo y de la tierra, porque escondiste estas cosas de los sabios y entendidos, y las has revelado a los niños" (Lucas 10. 21–24).

Si Jesús se gozó que su padre escondiera la verdad de estas muy educadas e inteligentes personas de su propio acervo judío, significa que, ¿Jesús estaba contento que ellos vayan al infierno? ¿No se aplicaría esta verdad a la gente inteligente y educada de hoy incluyendo a los calvinistas también?

Gente desobediente. Jesús constantemente hacía declaraciones como: "No todo el que me dice 'Señor, Señor,' entrará en el reino de los cielos, sino el que hace la voluntad de mi Padre que está en los cielos" (Mateo 7. 21). Pablo, el apóstol para los gentiles, hizo las mismas declaraciones, tanto para judíos y gentiles. Igualmente, en Hebreos 4.1, 11, significa esto ¿Que toda persona desobediente va al infierno? ¿Acaso no incluiría esto a muchos calvinistas como también cristianos de muchas otras denominaciones?

Los ricos. Me pregunto si hay muchos calvinistas opulentos en Norteamérica, estoy segura que hay muchos cristianos opulentos en general. Una vez oí que una mega iglesia se abría cada dos días en los Estados Unidos², una recientemente se levantó en Dallas por 120 millones de dólares, ¡no es impresionante! Las estadísticas nos dicen que solo el dos por ciento del presupuesto americano va para viajes misioneros o ayuda humanitaria, mientras que el tres por ciento o más va únicamente para proyectos de construcción³, Sin embargo, cuando leo la Biblia pareciera que estos adinerados seguidores de Cristo estarían totalmente bajo constantes abrumadoras sorpresas.

¡Vamos ahora, ricos! Llorad y aullad por las miserias que os vendrán. Vuestras riquezas están podridas, y vuestras ropas están comidas de polilla. Vuestro oro y plata están enmohecidos; y su moho testificará contra vosotros, y devorará del todo vuestras carnes como fuego. Habéis acumulado tesoros para los días postreros. (Santiago 5.1–5)! \*

<sup>\*</sup> Véase Mateo 19.23-24, Lucas 4.18, y primera de Timoteo 6.6-19.

El libro de Santiago está escrito para *creyentes*, a decir verdad, deberíamos hacer un inventario a quienes de estos creyentes Santiago está exhortando "en estos últimos días," parece que es obvio a los cristianos americanos, los más adinerados en el mundo, que sin diferencia encajan en esta descripción mejor que cualquiera.

Pero, ¿sobre qué está Santiago exactamente exhortándolos? Si el infierno es un lugar real y Santiago está exhortando a los cristianos adinerados que van allá, esto debería ser un tanto desconcertante para muchos cristianos en la Iglesia de hoy.

Si los evangélicos americanos utilizaran los fondos de la Iglesia para la alimentación de los pobres, se podría reducir drásticamente, aunque no erradicaría totalmente el hambre en todo mundo?, pensemos cada uno de nosotros, podemos adherir esta lección en lo más cercano de nuestros hogares y en lo que concierne a cómo administramos nuestro dinero. La mayoría de nosotros hemos crecido para cobijar y perseguir el sueño americano a toda costa. Aun Jesús presentó este dilema muy claramente durante su ministerio; le dijo: "Si quieres ser perfecto, anda, vende lo que tienes y da a los pobres, y tendrás tesoro en el cielo; y ven, sígueme" (Mateo 19.21). \*

Si hemos de aplicar literalmente todos los pasajes en nuestras biblias y si tal lugar llamado infierno realmente existe (de acuerdo a la teología cristiana), entonces nuestra lista de personas camino allá ¿pareciera estar incrementándose a pasos agigantados?, de ser así sinceramente, espero haya alguien que sí califique para el reino de los cielos antes, que pasemos al resto de las exhortaciones en el Nuevo Testamento.

Gentiles. En los días de Jesús pareciera que todos los gentiles (no judíos) se iban al infierno, pero percibo que todo eso cambió cuando Pablo apareció en escena. Pero antes de Pablo pareciera que todos los gentiles estaban sin esperanza. Los doce que Jesús envió después de darles instrucciones, diciendo: Por camino de gentiles no vayáis, y en ciudad de samaritanos no entréis (Mateo 10. 5–6; 15. 22–24), esto siempre me molestó grandemente, si Jesús sabía que los gentiles en esos días se iban al infierno, la peor mala suerte que una persona podría imaginar, entonces ¿cómo pudo ignorarlos a todos, o cómo podría ignorar tal vez a alguno de ellos?

<sup>\*</sup> Véase Mateo 25.31-46; Lucas 6.2-21; 14.7-14.

**Judíos.** Después de los días de Jesús, cuando finalmente los gentiles fueron incluidos dentro del plan de salvación, aquí pareciera como si las monedas se invirtieran en contra de ellos. Ahora eran todos los judíos incrédulos yendo al infierno, citando Romanos 11.7–10,

Dios les dio espíritu de estupor, ojos con que no vean y oídos con que no oigan, hasta el día de hoy. Sea vuelto su convite en trampa y en red, en tropezadero y en retribución; sean oscurecidos sus ojos para que no vean, y agóbiales la espalda para siempre.

Si hemos de considerar y aplicar todos los pasajes igualmente y con proporción desde nuestra versiones bíblicas modernas, entonces el reino de los cielos suena cada vez más y más como un club ultra exclusivista y con una muy limitada membresía, al punto que hasta los calvinistas también deberían sentirse en la cuerda floja, como también deberían los de la posición del (libre albedrío) arminianos.

En conclusión, ¿quién queda para el reino, tal vez algunos pocos misioneros quienes renunciaron a todo para seguir a Jesús? ¿Tal vez la Madre Teresa, asumiendo que ella también hizo la oración del pecador antes de morir? ¿Tal vez los niños que aún no han alcanzado una determinada edad de responsabilidad?, o ¿los que aún no han nacido? Al menos que haya una alternativa diferente de lo que siempre hemos sido enseñados o hemos creído, las probabilidades no se ven bien para la mayoría de nosotros.

# CAPÍTULO CUATRO

# ¿QUIÉN ES RESPONSABLE POR LAS ALMAS PERDIDAS?

Si el infierno es real, ¿quién es finalmente responsable para propagar la palabra de Dios y evitar que miles de millones de personas vayan allá? Los calvinistas, (entre diez y treinta por ciento de los cristianos americanos<sup>4</sup>) están fuera de toda culpa por el momento, ya que ellos creen que los que irán al "cielo" son elegidos de antemano, lo que ellos creen básicamente es que ningún pre-designado creyente perderá su pase de salida del infierno, incluso si un cercano vecino creyente casi nunca compartiera a Jesús con ellos. Simplemente, Dios enviará a alguien más para mostrarles el camino.

Mientras que para la otra mayoría de evangélicos americanos, aquellos quienes creen que es el "libre albedrío" de una persona que decide su destino eterno, (los llamados arminianos), pero estos tampoco han cumplido con su labor de salvar a muchas personas del infierno. ¿Cómo puede una persona ejercer su "libre albedrío" para creer en un Dios o Salvador de quien nunca han escuchado?, o ¿Acaso no son los que conocen a Jesús? y quienes creen en el infierno, los que tienen una mayor responsabilidad de asegurarse que a todos se les ofrezca una detallada información sobre su destino eterno?

He oído a algunos cristianos echarse para atrás en este punto, estos argumentan que aquellos que nunca han escuchado tendrán una oportunidad "justa" de creer luego en el juicio final, si ese es el caso y esas personas tendrán una oportunidad luego para profesar a Jesús, mientras están colgados sobre el lago de fuego en la presencia de Dios, una situación que no demandaría fe en absoluto, ¿acaso no tendría más sentido dejar de enviar misioneros a ellos? Tal vez estamos *enviando* más gente al infierno, al darles una oportunidad ahora, en un mundo donde tienen que elegir por fe. ¿Sería realmente justo para el resto de nosotros que tomamos la responsabilidad de escuchar ahora y que tuvimos que escoger por fe o esto solo para ser potencialmente condenados a causa de ello para siempre?

Cómo para la mayoría ortodoxa, que cree que cualquiera que no profesa a Cristo en esta vida, va al infierno, algo que realmente no ayuda en nada si ellos realmente creen que la mayoría de esas personas que conocen y por quienes se preocupan, como vecinos cercanos ("perdidos") o miembros de la familia, amigos amados, gente de su comunidad y multitudes de indigentes como los 147 millones de huérfanos de este mundo, están yendo a un interminable, aterrador, ardiente vacío infernal de tortura, donde hay "llanto y crujir de dientes," si esto es verdad entonces ¿por qué no están compartiendo el amor de Jesús con las multitudes perdidas durante las 24 horas y durante los 7 días de la semana... o al menos intentando algunas parábolas con ellos? ¿Por qué están en los asuntos de la vida, como si nada pasara, asistiendo a partidos de fútbol, reuniones sociales de la iglesia, fiestas en el súper tazón, cruceros de lujo, ir de compras innecesarias derrochando el dinero, vacaciones en la playa, encuentros de belleza, incluso excursiones costosas a la Tierra Santa? (Israel). Si están convencidos de que el infierno es real, ¿por qué no están gastando cada centavo y cada valioso minuto para arrebatar a tantas personas como sea posible del lago de fuego antes de que sea demasiado tarde? ¿Por qué sólo están dando diezmos cuando podrían sacrificar mucho más para apoyar a más misioneros a fin de ganar muchas más almas?, o ¿por qué no se ofrecen voluntariamente cada semana para el equipo evangelístico en las calles o en los hospitales, o locales como en casas de ancianos, para salvar a los que están tambaleando al borde del temor en sus conciencias para siempre?

Por otro lado, para aquellos de nosotros que hemos abrazado la noción de la salvación por medio del libre albedrío, ¿de cuántas personas en el transcurso de nuestras vidas hemos sido directamente responsable de enviarlos a una barbacoa interminable para siempre, sólo porque hemos sido muy perezoso, o somos demasiados tímido, o estamos demasiado preocupado en nuestros asuntos para ayudarles a encontrar su camino? Pregunto, ¿por qué la idea del infierno no nos afecta profundamente a la mayoría de nosotros, cambiando la forma de nuestras vidas cotidianas?

Tal vez muy en fondo sabemos que no es verdad, y por lo tanto nuestras vidas siga adelante "como si nada".

# ¿Motivación o manipulación?

Me gusta estudiar cuidadosamente los temas en las Escrituras para ver lo que puedo aprender sobre el uso y el deseo inicial del autor. Lo primero que noto acerca de la palabra "evangelio" es que se traduce, "buenas nuevas". Las siguientes respuestas en mi pregunta serian, para quienes son estas buenas nuevas? En Lucas 2.10 el ángel les dijo: "No temáis; porque he aquí os doy nuevas de gran gozo, que será para todo el pueblo..."

Alguna vez te has preguntado ¿cómo el Evangelio podría ser una buena noticia para *todas las personas* si la mayoría de la gente nunca se beneficiaria de ella? Si la mayoría de las personas que vivieron alguna vez, van a irse al infierno, ¿no serían las buenas noticias, más bien malas noticias para varios miles de millones? Tal vez si el infierno es cierto, el ángel debería haber dicho: "Les traigo buenas nuevas de gran alegría sólo para la gente que lo reciben o lo creen".

Una vez investigue confianzudamente el tema de las "buenas nuevas" en todos los lugares que se suscita en el Nuevo Testamento en griego, y aparece cincuenta y dos veces como una acción, ejemplo "trayendo buenas nuevas", luego setenta y tres veces en forma de sustantivo, ejemplo "buenas nuevas". Pero en ninguna parte pude encontrar, ni un solo instante, donde había sido utilizado en el contexto del infierno o tormento eterno o incluso en el sentido de juicio, en la forma en que lo usamos cuando compartimos el evangelio de las buenas nuevas hoy en día. En otras palabras, los escritores del Nuevo Testamento no comparten esto como buenas noticias en una forma de transacción; algo así como ¿te alineas o te quemas para siempre? Pero entonces, ¡cuándo cambió esto;

El libro de Hechos registra creyentes del Nuevo Testamento compartiendo las buenas nuevas con judíos y no judíos al mismo tiempo. El extenso mensaje en Hechos 2.14–3.26, era la perfecta oportunidad para que Pedro pudiera decirles a los incrédulos de Israel; que si no se enmiendan y aceptan el mensaje, irían directamente al infierno. Sin embargo, Pedro no aprovecha esa oportunidad; así que, "Arrepentíos y convertíos, para que sean borrados vuestros pecados; para que vengan de la presencia del Señor tiempos de refrigerio, y él envíe a Jesucristo, que os fue antes anunciado a quien de cierto es necesario que el cielo reciba *hasta los tiempos de la restauración de todas las cosas*, de que habló Dios por boca de sus santos profetas que han sido desde tiempo antiguo" (Hechos 3.19–20).

Pablo, el apóstol de los gentiles, también desaprovecha su oportunidad en Hechos 17.30–31, cuando comparte un mensaje basado en gracia y total inclusión a los hombres eruditos de Atenas, quienes eran griegos adoradores de ídolos paganos: "Pero Dios, habiendo pasado por alto los tiempos de esta ignorancia, ahora manda a todos los hombres en todo

lugar, que se arrepientan; (en griego, obtener una nueva perspectiva), por cuanto ha establecido un día en el cual juzgará al mundo con justicia, por aquel varón a quien designó, *dando fe\* a todos* con haberle levantado de los muertos (MLT†).

Mientras continuamos en el tema; los juicios de Dios, en ninguna manera indican inherentemente una sentencia al infierno eterno. Isaías 26.9, a lo que Pablo probablemente se refiere aquí, explica su propósito: "Cuando la tierra experimenta tus juicios, los habitantes del mundo aprenden justicia".

Aquí entra mi experiencia, ¿si usted sugiriera a la gente, que deberían dejar toda idea de infierno cuando comparten la buena noticia acerca de Jesús con los demás (como Pablo y Pedro lo hicieron), lo primero que te preguntan es: "Bueno, si omitiera el infierno de mi predicación — de qué les predicó entonces?, ¿Qué le digo a la gente, de que están siendo salvos?"

En primer lugar, si tienes que usar el miedo del infierno para atraer a la gente al reino de los cielos, entonces. ¿Que refleja tu evangelio, ¿Que refleja acerca de tu Dios? Si el infierno es el principal y más poderoso motivador para atraer personas a la salvación, entonces en verdad sólo están siendo manipuladas dentro de un paradigma basado en miedo y coerción, y no por amor y deseo. Me atrevo a decir que esas personas no son realmente salvas después de todo, solo se les está vendiendo un seguro contra incendios. Esto es el mismo tipo de religión que Jesús criticó cuando declaró, "Estas gente me honran con sus labios, pero sus corazones están lejos de mí" (Mateo 15.8).

He llegado al punto de hacer que la gente me diga, "Si descubriera que no hay ningún lugar como el infierno, me temo que sería complaciente en compartir mi fe. Quiero decir, ¿que me motivaría para inspirarme a amar a la gente y compartir el evangelio con ellos, si no están siendo salvos del infierno?"

Pero en verdad, el verdadero propósito de *la buenas nuevas del cielo* es una relación con nuestro Padre, y no el temor hacia Él. Esta verdad si

<sup>\*</sup> Algunas versiones bíblicas usan la palabra "prueba" para fe, la cual no es correcto ya que la palabra en el griego para fe es ("pistis") que se traduce correctamente como "fe," unas 241 veces de las 243 en el NT. El punto es que muchos traductores tratan de omitir el verdadero sentido de esta palabra, cuando fe le es dado a todos sin excepción; revise en *El vocabulario del griego nuevo testamento*, o en otras fuentes por otras traducciones literales". Hodder and Stoughton, 1914–1929, pg. 515.

<sup>†</sup> MLT derivado de *La biblia interlinear*: scripture4all.org.

despierta vida abundante, ahora, en este momento para aquellas personas que sufren en soledad, vacío y falta de amor. No se trata de ser salvos del infierno, se trata de que cada persona que alguna vez vivió, y pudo ser salva de la oscuridad y las desesperanzas provocadas por todas las formas de muerte, la maldición de Adán.

Tan pronto descubramos un entendimiento del *verdadero evangelio*, nos liberará de la esclavitud frenética de tener sólo meros números de días, durante nuestras vidas mortales, para salvar al mundo, aunque la mayoría de nosotros no lo intentamos lo suficientemente arduo de todos modos. Recuerden que incluso Jesús vivió a un paso calmado, él era calmado en pleno propósito, invirtiendo tiempo en relativamente pocas personas, ignorando a muchos, y hablando en acertijos a la mayoría. Sólo aquellos, con oídos para escuchar podían entenderlo y creer; pero aun así, los oídos para escuchar y los ojos para ver no se originaban dentro la gente. "Dios les dio un espíritu de estupor, ojos para no ver y oídos para no oír, hasta el día de hoy" (Romanos 11.8).

Con versos como estos y el estilo de vida de Jesús en mente, seamos honestos. Si existe un lugar como el infierno, Jesús sería el más injusto y descorazonado "Salvador" que el mundo podría haber encontrado. Adicionalmente a eso, si no eres un calvinista y no estás haciendo todo lo posible para mantener a la gente fuera del infierno, entonces eres personalmente responsable de muchas almas perdidas. Por otro lado, si las buenas nuevas son realmente eso, solo buenas noticias, sin peros, entonces tal vez tu función descriptiva del evangelio ha cambiado maravillosamente en este momento.

Ahora debemos averiguar qué hacer con todas las enseñanzas y propaganda que hemos escuchado todas nuestras vidas sobre el infierno. Eso es muy fácil para los que empezamos; el infierno ni siquiera se encuentra en las Escrituras...

### CAPÍTULO CINCO

### EL INFIERNO QUE NO EXISTE EN LA BIBLIA

En mi experiencia, rara veces sucede que la mayoría de los cristianos investigan, si es que realmente existe evidencia para la doctrina del infierno, como se enseña en la Iglesia de hoy. Pareciera tan cierto, como que el cielo es azul, el invierno es frío, las medias se pierden en la lavadora, tan igual a todo esto. Pareciera que existe el infierno también. La palabra "infierno", se encuentra en la mayoría de las versiones bíblicas, pero ¿Hay realmente alguna evidencia concreta que apoya tal enseñanza, como: El tormento eterno o la separación de Dios?

Diversos eruditos bíblicos, son muy buenos en la interpretación de las escrituras *en contexto*. Así que, consideremos el contexto de toda la Biblia, comenzando por Génesis. Si uno iría a defender su posición sobre el infierno, Génesis sería el primer lugar, obvio para empezar. Deberíamos pensar que si Dios deseaba presentar ramificaciones, sobre la más crucial elección en un potencialmente terrible destino para la humanidad (esto por las consecuencias por el pecado) entonces, *en el principio* es donde deberíamos asentar la base y no esperar hasta el centro o el final de la historia. Pero, ¿Qué es lo que dijo Dios?

"De todo árbol del huerto podrás comer; pero del árbol de la ciencia del bien y del mal no comerás; porque el día que de él comieres, ciertamente morirás" (Génesis 2.16–17).

En ninguna parte de este pasaje se dice que "morirán para siempre," en un sentido que dejaran de respirar o de moverse o que irán a un lugar de eterno sufrimiento ¡No! En ninguna forma, sólo dice que morirán, obviamente, Adán y Eva no murieron, el mismo día que comieron. Podemos ver en el texto más cercano que solo converge un sentido de entrar en el proceso de muerte progresiva. Aún la versión *Septuaginta griega*\* dice, "a muerte morirás".

<sup>\*</sup> La Septuaginta (LXX) es la traducción griega de las escrituras hebreas del Antiguo Testamento, recopiladas en la era del 300–200 antes de Cristo para los judíos exiliados que hablaban griego.

El apóstol Pablo, se refirió a este primer acto de desobediencia y las consiguientes implicaciones para todas las personas. "Por tanto; como el pecado entró en el mundo por un hombre, y por el pecado la muerte, así la muerte pasó a todos los hombres, por cuanto todos pecaron" (Romanos 5.12). A través de Adán, todo el mundo heredó el pecado y la consecuencia del pecado, a una mortalidad degradante. Todas las personas nacen muriendo. Y por lo que puedo decir, todo el mundo muere.

Después, de buscar la evidencia de las supuestas espantosas advertencias en Génesis, el siguiente lugar que buscaría advertencias claras, sería a través del Antiguo Testamento, ¿Se les advirtió apropiadamente al pueblo acerca de las consecuencias desastrosas por medio de la ley?, ¿Se advirtió al pueblo en los días de Noé, antes de que fueran destruidos?, ¿Los profetas declararon al pueblo que debían arrepentirse o irían al infierno? Parece que no, luego ¿No sería esto, infinitamente irresponsable e injusto?

A decir verdad, la idea del infierno en el Antiguo Testamento deja muchas sospechas en relación al destino para la mayoría de la humanidad, a menos, que exclusivamente leamos la KJV o TM (versión conocida como El Mensaje), ambas de los cuales incluyen la palabra infierno más de treinta veces. La KJV y la TM contienen referencias que otras versiones ¡No! ¿Por qué la inconsistencia?

Consideremos la palabra Hebrea que la KJV traduce como infierno; es la palabra hebrea Seol. El Seol se traduce en una forma mucho más cercana y apropiada como *lugar de los muertos*, o lo *invisible* a lo largo del Antiguo Testamento, tanto el bueno, como el malo, terminaban en el Seol. En vez de la idea de una tumba literal (en el sentido de un orificio en el suelo) el Seol, es la noción por la cual, los pueblos concebían imaginar y describir la experiencia de la vida después de la muerte, ya que ellos no conocían mucho sobre esto. En la antigua babilonia, egipto y culturas griegas, se ven numerosas mitologías e imaginaciones sobre la vida y también después de la muerte, cada cultura influenciando y desarrollando esta idea sobre la forma de concebir la muerte posteriormente. Así que, la palabra traducida como "infierno" por KJV y TM es en realidad la palabra, Seol, no el infierno; pero aquí comienza el problema.

Ejemplo la KJV traduce Seol como infierno cada vez que desea asociar la idea de algo como el terrible destino de los impíos, (por ejemplo, Salmo 55.15, 91.17, KJV). Sin embargo, cuando se trata de presentar el destino de

los justos, lo traducen como tumba (por ejemplo, Salmo 89.48, Job 14.13).\* Aquí se usa la misma palabra Hebrea en ambos casos.

En mientras que en el resto de las otras versiones populares, o las traducciones literales de los textos hebreos y griegos, no hacen referencias al infierno en el Antiguo Testamento, ni de la noción del tormento de las llamas eternas, ¡no! ni siquiera una vez. Pero claro, algunos teólogos tratarán de encontrar alguna conexión entre algunos pasajes oscuros, pero para la mayoría de los eruditos acreditados (incluyendo evangélicos) han admitido que el Antiguo Testamento, no proporciona ninguna referencia clara en absoluto. Próxima parada obvia...

#### El infierno en el Nuevo Testamento

Hay esencialmente, *tres palabras griegas* diferentes que han sido indudablemente traducidas como: "infierno" — Hades, Gehena y Tártaro, pero, ninguna converge o presenta la idea de infierno como lo conocemos o hemos oído hablar de él hoy. *El Hades* en el Nuevo Testamento griego, es el equivalente para la palabra hebrea, Seol. *Tártaro* sólo se menciona una sola vez en (2 Pedro 2.4), solo parece ser un estado temporal de confinamiento. Como nota de referencia, es que la palabra tártaro, es un verbo que significa "echar abajo," sin embargo es usada en 2 Pedro como un sustantivo, un lugar llamado infierno; pero una traducción más precisa debería decir, "pero los echó abajo y los confinó al hoyo..."

La palabra con más frecuencia traducida como infierno en el Nuevo Testamento, es la palabra *Gehena*, se suscita doce veces, solo una vez en Santiago y las demás veces en el resto en los Evangelios. Jesús advirtió acerca del Gehena en el evangelio de Mateo, solo en cuatro únicas ocasiones. Mientras que en Marcos y Lucas sólo aparece en un pasaje (repitiendo la cita de Mateo), el evangelio de Juan no la usa en absoluto.

La palabra *Gehena* (o Gehinom), que era un valle literal cerca de Jerusalén. En el Antiguo Testamento hebreo fue llamado, "El valle de Ben-Hinnom" o "Tophet". El Valle aún existe hoy en día, está situado fuera de Jerusalén y fue definitivamente un lugar donde se practicaban muchas formas extremas de adoración a los ídolos; por lo tanto, la principal razón

<sup>\*</sup> Interesantes Estadísticas de traducción: la KJV traduce la palabra Seol 31 veces como "tumba," y 31 veces como "infierno," y tres veces como "fosa" en el Antiguo Testamento.

de un colectivo juicio nacional para todo Israel. En este valle, algunos padres israelitas sacrificaban a sus hijos en fuego real a su falso dios Moloch, un acto al cual Dios se refirió como "aberrante, detestable, y abominable" (Jeremías 7.30–31). Irónico, ¡Eh! el porque los israelitas hicieron tal cosa Dios dijo, "esto ni siquiera entre en mi mente para hacer o para dar mandamiento"; sus propios profetas les reportaron que habían caído bajo severo juicio en este mismo valle.\*

En el tiempo del Nuevo Testamento, la mayoría de los estudiosos dan fe hasta el día de hoy, que este valle, se había convertido en un basurero fuera de las puertas de la ciudad de Jerusalén, donde las llamas siempre ardían para consumir basura y cadáveres, dónde los gusanos y todo lo malo deambulaban libremente sobre los desperdicios. También los leprosos y los criminales eran enviados a vivir allí en vergüenza, lejos del resto de la sociedad, abajo en el diagrama. En la página siguiente, observe cómo la definición en el diccionario (léxico griego del Nuevo Testamento a biblestudytools.org) demuestra la transición del significado original hasta una tardía definición más siniestra, influenciada por los más acérrimos defensores del infierno.

Uno debería preguntarse ¿Por qué Jesús se referiría a un valle literal fuera de las puertas de la ciudad con la cual los judíos de aquel entonces estaban muy familiarizados y luego esperar, que ellos de repente crean la idea que este valle realmente significaba un lugar de tormento eterno literal? o ¿Por qué la idea del "infierno" no tendría una palabra propia o concreta, que conceptuara con las asociaciones de la Antiguo Testamento?

La verdad, es que si el Gehena realmente representa el infierno, podríamos decir que lastimosamente, es poco frecuente en el Nuevo Testamento como un lugar para describir el destino eterno de la humanidad. Si a las personas sólo se les da "Una sola oportunidad" en esta vida mortal para enmendarse, entonces ¿No debería, estar el infierno por todas partes en el Nuevo Testamento, de hecho en toda la Biblia? No sería totalmente incorrecto e irresponsable de alguien como el apóstol Juan, y especialmente el apóstol Pablo, de no incluir en ninguna mención sobre el infierno o tormento eterno en sus libros y aún más en el libro de Hechos, donde la Buenas Nuevas se proclama a judíos y a gentiles por igual.

<sup>\*</sup> Jeremías 7.32 y 19.6-15.

#### Geenna



#### El léxico Griego del Nuevo Testamento del NAS

| N | Número de Strong: 1067 | Explorar Léxico                | Cuenta del verso del NAS |    |
|---|------------------------|--------------------------------|--------------------------|----|
| F | Palabra original       | Origen de la palabra           | Mateo                    | 7  |
| ] | Γεεννα                 | de origen hebreo ( 01516 ) y ( | marca                    | 3  |
|   |                        | 02011)                         | Lucas                    | 1  |
| F | Palabra transliterada  | TDNT entrada                   | James                    | 1  |
| ( | Geenna                 | 1: 657,113                     |                          |    |
| ( | Ortografía fonética    | Partes de la oración           |                          |    |
| ( | Gheh'en-nah            | Femenino                       | Total                    | 12 |
|   |                        |                                |                          |    |



#### Definición

1. El infierno es el lugar del futuro castigo llamado "Gehenna" o "Gehenna de fuego". Este fue originalmente el valle de Hinom, al sur de Jerusalén, donde la inmundicia y los animales muertos de la ciudad fueron arrojados y quemados; Un símbolo apto de los malvados y su futura destrucción.

#### NAS uso de las palabras - Total: 12

Infierno 12

Léxico griego basado en el diccionario de la biblia de Thayer y de Smith más otros; Esto es clave para el Kittel grande y el "Diccionario Teológico del Nuevo

Testamento". Estos archivos son de dominio público.

También debemos preguntarnos ¿Cómo y por qué la palabra Gehena de repente toma un nombre y significado nuevo como infierno? y nadie nos explica esto en la iglesia. He pasado mucho tiempo tratando de resolver en mi mente, cómo los traductores y los que estudian y enseñan las escrituras, hicieron el salto conceptual de la palabra Gehena a infierno estoy segura, que en el paso del tiempo y de ciertas tradiciones, ayudaron al proceso de degradación, como podemos leer en *La enciclopedia del nuevo mundo*: Dice,

Originalmente el judaísmo describía la vida después de la muerte como un desolador submundo, llamado Seol, que era conocido como el hoyo común o la tumba de los muertos. Sin embargo con la influencia del pensamiento Persa y el paso del tiempo, la noción de "infierno," se infiltró muy lentamente en la tradición Judía y se asoció con la palabra bíblica Gehinom... Los judíos que abrazaron esta perspectiva del infierno incluían el grupo conocido como los Fariseos. Fueron los Fariseos los que mejor resistieron a la ocupación romana y su creencia en el cielo y el infierno de Zoroastro, fueron insertados en ambos lados, el cristianismo y el islam... La palabra "Gehena," se traduce a veces como "infierno," pero la perspectiva cristiana del infierno, difiere de la visión judía del Gehena.<sup>5</sup>

Cuando Jesús advirtió a sus discípulos y a los líderes religiosos del fuego del Gehena, no les estaba advirtiendo del infierno eterno, lo que creo es que les estaba recordando, claramente, las consecuencias de su mundo real, por su descaradas transgresiones en su nación y del rechazo a las interminables enseñanzas de la Torá, a través de actos de injusticia (es decir, ignorando las necesidades de los pobres y por la violenta toma de posesión en la tierra). Algunas personas lo llaman "karma". Se ha sugerido, que Jesús predice el inminente asedio romano contra Jerusalén en el año 70 después de Cristo cerca de cuarenta años más tarde, donde más de un millón de judíos padecieron hambre y fueron asesinados dentro de la ciudad, y sus cuerpos muertos, fueron llevados fuera de la ciudad y quemados en el basurero del Gehena.

Ciertamente, es posible que las advertencias de Jesús sobre que el Gehena sea aplicable en un nivel futurista, simbólico (relacional o espiritual) cuando establezca su reino en la tierra (Isaías 66.23–24). Sospecho plenamente que será más una condición de dolor interno y remordimiento en el corazón sobre acciones que causaron daño a otros, un tema que seguiremos explorando.

Por el momento, contemplemos la idea de que si Jesús se estaba refiriendo al infierno, como lo conocemos hoy como algún tipo de tormento consciente e interminable después de la muerte. De ser así, los judíos de entonces habrían estado completamente perplejos, ya que no se encuentran advertencias de tal lugar en sus recursos de instrucción y vida como: La Torá y los Profetas. Existían serias advertencias contra los delitos graves en las escrituras hebreas, como el asesinato, teniendo consecuencias mortales (temporales). Los muy pocos versos que parecen implicar la idea de destrucción "eterna," se traducen de la palabra "olam," una palabra estrechamente asociada con una duración finita del tiempo, no la

eternidad en forma literal. Incluso la primera definición de olam en la *Nueva concordancia Strong exhaustiva de la Biblia* es "larga duración".\*

Nota, en las páginas de Wikipedía, *El Problema del infierno,*<sup>6</sup> (mencionado aquí para el beneficio del lector), es una cita de los escritos de San Isaac de Siria Alrededor del siglo VII:

En algunas antiguas tradiciones orientales ortodoxas<sup>†</sup>, el infierno y el cielo no son distinguidos especialmente como el centro en la vida, sino por la relación de una persona hacia el amor a Dios. "...También sostengo que aquellos que son castigados en Gehena, son azotados por el azote del amor... Sería impropio que un hombre piense que los pecadores en Gehena están privados del amor de Dios... Esta idea realmente atormenta a los pecadores... Por lo tanto, creo que el tormento del Gehena, es un amargo pesar". –San Isaac el Sirio (siglo VII), Homilías Ascéticas 28, Página 141.<sup>7</sup>

¡Es totalmente descabellado pensar en un Dios cuyo mensaje reviste de toda autoridad hacia los humanos, pueda ser tan carente de detalles y pruebas cruciales! Especialmente hacia judíos e israelitas que no suscriben un concepto de un después de la muerte, como algo tortuoso basado en llamas ardientes, ni tampoco tenían conceptos acerca de la "eternidad". Tomando una cita de la biblioteca virtual judía: "Las enseñanzas judías sobre la vida después de la muerte, son muy escasas en la Torá, el texto judío más importante, no contiene una referencia clara de la vida después de la muerte".8

# Y ¿Que del apóstol Pablo?

Como gentiles, nuestra última esperanza y mejor apuesta para descubrir sobre el infierno, tendrían que caer sobre el apóstol Pablo. El Nuevo Testamento, para los no judíos convertidos que no tenían historias experimentales con el Dios de Abraham, y por lo tanto, necesitaba una educación sobre las consecuencias inminentes de la perdición eterna,

† La Iglesia oriental fue establecida por cristianos devotos muy tempranos después

de Jesús.

<sup>\*</sup> La Concordancia Strong's, es una de las fuentes más usadas como herramientas de referencias en nuestros días para el estudio de la lengua original de la Biblia.

¿Debido a la incredulidad? Mientras que cualquier cosa menos que esto, sería horriblemente inexcusable.

Bueno, ¿Adivina qué? Pablo, nunca menciona el Gehena ni tampoco menciona el infierno. Sólo menciona un lugar, donde somos separados de la presencia del Señor para una temporal destrucción (2 Tesalonicenses 1.9), pero los traductores erróneamente, traducen destrucción permanente, como "destrucción eterna". En forma literal; puedo añadir que incluso la palabra "destrucción" no es lo que parece, pero vamos a llegar a eso pronto.

Tal vez hasta ahora te estás preguntando, "Hmmm, hermana, has presentado algunos puntos buenos, pero ¿Cómo es posible que los cristianos hayan estado enseñando el infierno, predicando el infierno, y hasta enviando misioneros para salvar a la gente del infierno por cientos de años? ¿Cuándo fue que el infierno se convirtió en un lugar o algo real?" ¡Cuando me puse a investigar estas preguntas, estuve completamente sorprendida de lo que descubrí!

## **CAPÍTULO SEIS**

### CUANDO EL INFIERNO VINO A SER

## LA "VERDAD DEL EVANGELIO"

Si estudiamos un poco sobre la historia de la Iglesia desde alrededor del segundo siglo, el término "cristianismo ortodoxo" se convierte realmente en un oxímoron. El merriam webster's diccionario, define ortodoxo como, "lo que se alinea a la doctrina establecida, especialmente en la religión".9 También se podría oír que se define como "la doctrina correcta". La ortodoxia sugiere que hay ciertas verdades y doctrinas, que siempre han sido pacíficamente acordadas y aceptadas en un solo consenso por la mayoría de personas como nosotros a lo largo de los siglos, mientras algunos que se entretienen con ideas opuestas o que cuestionan demasiado persistentemente son etiquetados como liberales o heréticos. De hecho, estos son las suposiciones con la cual crecí en la Iglesia, y nunca oí a nadie confrontarlo, es como si el cristianismo tradicional quisiera que pienses que siempre ha habido este consenso armonioso, y si vas a cuestionar, lo harás por tu propia cuenta como si nadie estuviera de tu lado contra los 2.000 años de "aquellos quienes están en lo correcto y que son guiados por el espíritu de Dios" creen y aceptan como verdad.

Si bien creo que la tradición y la ortodoxia pueden tener su lugar en preservar ciertas verdades, pero la verdad es que gran parte de la ortodoxia cristiana occidental ha sido preservada y fuertemente implementada por miedo y control, como una forma de proteger "el control territorial" mientras suprime preguntas e ideas válidas. Particularmente es irónico que la Iglesia evangélica moderna se esfuerze demasiado por distanciarse de las enseñanzas de la Iglesia católica romana, pero mucho de la teología ortodoxa de hoy proviene directamente de los concilios, doctrinas, o los credos establecidos por la antigua Iglesia católica romana o latina.

Desde el principio, la historia de la Iglesia ha estado llena de proliferación y disturbios, conflictos e incluso derramamientos de sangre, principalmente en el establecimiento de la ortodoxia. Mientras que podíamos pensar, que tal conflicto era principalmente un fenómeno europeo o en el mediterráneo, la Iglesia en América en la historia no estuvo lejos de ser parte de esto también , la cual podríamos informarnos muy fácilmente en libros de historia, en sitios web, o través de algunos extensos documentales como en la sexta parte de la serie, "Dios en América," disponible en Netflix.

Estando muy implementados hoy en día con fácil acceso a temas sobre la historia de la Iglesia, es el momento para nosotros los fieles concurrentes de la Iglesia moderna a reflexionar sobre el *mito de la ortodoxia*, particularmente cuando firmemente se nos impuso de forma tan convincente, como si "siempre había sido así".

Por ejemplo, muchos cristianos insisten que si cuestionas el infierno, entonces estás rechazando lo que siempre ha sido de mutuo acuerdo por la Iglesia, pero la verdad es que "la doctrina del tormento eterno" no fue una opinión ampliamente aceptada durante *los primeros cinco siglos* después de Cristo, particularmente en la Iglesia primitiva del oriente, la Iglesia de los primeros apóstoles y padres de la Iglesia como Pablo, Clemente de Alejandría, San Gregorio de Nisa, Orígenes, entre otros.

Este importante descubrimiento me llevó a muchos otros más, como el hecho de que la expansión y proliferación de mitos paganos sobre la vida futura, se expandieron en su estructura tales, como el tormento eterno y el fuego, en la Iglesia occidental (católica), principalmente por teólogos latinos y líderes de la Iglesia de Roma. Fue probablemente debido a la conveniencia política y como un medio para controlar el promedio de feligreses a través del miedo. Más tarde la cultura pop añadió más combustible al fuego a través de obras imaginativas, como la obra el *Infierno de Dante*.

A continuación de esta sección, veremos un resumen muy breve y condensado de la historia de cómo se originó la enseñanza del tormento eterno,\* así como algunas evidencias históricas de las enseñanzas de la Iglesia oriental al principio de los siglos sobre la eterna salvación final para todas las personas (que se explorará en los próximos capítulos). Para

<sup>\*</sup> Para leer la historia sobre cómo se insertó la palabra "eterna" en las Escrituras, lea el artículo de detalles, "De Donde la Eternidad: Como la Eternidad Se Introdujo" (Usedes usan https://translate.google.com/;

http://thetencommandmentsministry.us/ministry/free\_bible/whence\_eternity).

empezar, tres hombres de gran poder e influencia fueron principalmente responsable de la creación de la teología del tormento eterno.

El Dr. Ken Vincent, profesor de psicología jubilado de Houston Colegio Comunitario, autor de más de cien libros en los campos de psicología y religión, indica:

La primera persona que escribió sobre "el infierno eterno" fue Tertuliano natural del oeste de Nor África (160–220 después de Cristo.), que es considerado el Padre de la Iglesia latina. Como la mayoría de las personas piensan y conciben la idea, que el infierno es un lugar para la gente que no les cae bien, igualmente Tertuliano solía fantasear que no sólo los malos se irían al infierno, sino también todos los filósofos y teólogos que alguna vez discutieron con él, al punto que visualizo un momento en que he estaba mirando hacia abajo desde cielo y veía a esas personas en el infierno y reía con alegría! 10

Digamos que de las 6 escuelas teológicas en los días de Tertuliano (desde los años 170, a los 430 después de Cristo), la única escuela que enseñó la doctrina del tormento eterno o el infierno a sus estudiantes era la escuela latina (romana) en Cartago, África. Cuatro de las otras cinco enseñaron que, a través de la muerte y resurrección de Cristo, toda la gente sería salvada a través del juicio restaurativo y la reconciliación por medio de su diseñado plan, que iría o continuaría por los siglos en su propósito. Esta enseñanza se la llamó "Salvación Universal" o "Reconciliación Universal". El Dr. Vincent expresa,

Que fuera de toda duda, el principal personaje responsable de implantar el infierno eterno en la Iglesia occidental fue San Agustín en los años (354–430 después de Cristo). Agustín...fue levantado como Obispo de Hipona en el Norte de África. No sabía griego, trato de aprenderlo pero luego afirmó que lo odiaba. Tristemente, es precisamente su malentendido del griego que cimentó el concepto del infierno eterno en la Iglesia occidental. Agustín no sólo dijo que el infierno era eterno para los impíos, sino también para los que no eran cristianos. Tan distorsionado era su concepto de la exclusión de Dios para los no cristianos, al punto que consideraba los bebés no bautizados como condenados cuando estos bebés morían, pero luego Agustín se suavizó ligeramente para declarar que serían enviados al

"nivel superior" del infierno. Agustín es también el inventor del concepto del "infierno menos doloroso" o también conocido como el Purgatorio, el cual desarrolló para acomodar algunos de los pasajes universalistas de la Biblia. Después de todo Agustín también reconoció a los Universalistas, a quienes llamó "de corazón tierno" y los incluyó entre los "ortodoxos". 12

No sólo fue Agustín el paladín de la doctrina del infierno en la Iglesia occidental, también tuvo una gran influencia en la aparición de las campañas de intolerancia y de odio en los siglos siguientes.

En 1907 el libro titulado, *Las vidas de los padres: Bosquejos de la historia de la Iglesia en biografía*, escrito por Frederick D. Farrar, que era Capellán en el ordenamiento a la reina de Inglaterra, leemos acerca de Agustín:

La defensa del infierno vino principalmente a escena con San Agustín: En ningún otro aspecto San Agustín difería ampliamente con Orígenes y con Los Alejandrinos [de la Iglesia oriental] que en su espíritu intolerante. Incluso Tertuliano le concede todo el derecho a la opinión.

San Agustín también fue el primero en la larga lista de perseguidores cristianos, e ilustra el carácter de la teología que influyó en el espíritu perverso que impulsó a defender el derecho a perseguir a los cristianos que difieren de aquellos en el poder. Las páginas oscuras atestiguan el registro de los siglos subsecuentes, siendo un doloroso testigo al cruel espíritu que impulsó a los cristianos a una teología cruel que demandaba el odio y el dolor. San Agustín también fue el primer y el más capaz comunicador del principio que lo llevó a las cruzadas albigenses, las armadas españolas, a las carnicerías de Holanda, las masacres de San Bartolomé, las condenadas familias de la santa Inquisición, el vil espionaje, los horribles fuegos de balas de Sevilla y Smithfield, la horca y las cámaras de dislocadura del cuerpo muy conocidas como, racks, los tornillos de mariposa para dedos y manos y las cámaras subterráneas de torturas utilizado por torturadores eclesiásticos.<sup>13</sup>

Samuel Dawson, autor de, La enseñanza de Jesús: del monte Sinaí al Gehena un fiel rabino quien enfáticamente advierte a todos los rebeldes de Israel, y dice:

La mayoría de los que creemos en el infierno, la idea solo proviene del catolicismo y de la ignorancia del contenido Antiguo Testamento, no de la Biblia. Ahora creo que el infierno es la invención del catolicismo romano; sorprendentemente, la mayoría, aunque no todos, pero muchos de nuestros conceptos populares acerca del infierno pueden ser fácilmente encontrados\ en los escritos de los escritores católicos romanos como el poeta italiano Dante Alighieri (1265–1321), autor del *Inferno de Dante*. El poeta inglés John Milton (1608–1674), autor del *Paraíso perdido*, establece los mismos conceptos de un modo bastante aceptable para la fe católica romana. Sin embargo, ninguno de esos conceptos o los de la Iglesia moderna sobre el infierno se pueden encontrar en la enseñanza de Jesucristo!<sup>14</sup>

Siguiendo los pasos de San Agustín, una de las más dominantes influencias sobre la teología del infierno vía las traducciones bíblicas modernas de hoy las cuales se derivan de la *Vulgata latina* versión de San Jerónimo. El tradujo esta versión corrompida de las Escrituras de un texto muy inferior en Latín a finales del siglo IV:

Durante más de mil años (después de Cristo 400–1530), la *Vulgata* fue la edición más aceptada del texto más influyente en la sociedad de europa occidental de entonces. Para la mayoría de los cristianos occidentales, era la única versión de la Biblia jamás encontrada. La influencia de la *Vulgata* en toda la edad media y el renacimiento dentro del temprano periodo moderno, es mucho más aceptada que la versión del rey Jaime en inglés; para los cristianos durante aquellos tiempos, la fraseología y la redacción de la *Vulgata* penetraban en todas las áreas de aquella cultura.<sup>15</sup>

Pero, cuál era el problema con la Biblia de San Jerónimo, era que esta versión estaba fuertemente influenciada por teólogos latinos quienes eran los mismos inventores del infierno como Tertuliano y Agustín. Cuando uno se da cuenta de que la doctrina del infierno fue re-acomodada en siglos mucho más tarde por la Iglesia (y por lo tanto, también en la Escrituras), entonces las paredes pobremente construidas de la ortodoxia empiezan a desmoronarse. Fueron varios cientos de años después de Jesús y los apóstoles, que estos hombres comenzaron a formular muchas de estas nuevas doctrinas y credos en la Iglesia, muchos que aún forman

parte de la ortodoxia cristiana hasta hoy, tenían nuestras antiguas Biblias inglesas que habían sido traducidas directamente del griego en lugar del Latín, es muy probable que la doctrina del tormento eterno nunca habría encontrado su paso en nuestras Biblias modernas ni en la teología de hoy, porque muchas de estas doctrinas fueron fuertemente confeccionadas en la Iglesia a traves de gran disensión, peleas e incluso derramamiento de sangre, con la Iglesia intolerante y con los intolerantes opresivos líderes, que insistían que estaban siendo "guiados por el Espíritu" en tales asuntos.

# Discrepancia por el infierno

A medida que pasaron los siglos, y después de que la Biblia fue traducida y re-traducidas al latín (principalmente del griego), luego en más de doce siglos posteriormente se tradujo al inglés (del griego y del hebreo) con el advenimiento del original Rey Jaime en el 1600s.

No es difícil ver cómo las cambiantes creencias de la Iglesia, esto agregado a los cambios de los idiomas, influyeron en cada versión de la Biblia que surgió. En su libro *La Biblia en Inglés: su historia e influencia*, David Daniell señala que cuando el Rey Jaime le dio a los traductores instrucciones para trabajar en su Versión Autorizada en 1604 la del Rey Jaime (un proyecto de siete años), el Rey tenía la plena intención de asegurarse que la nueva versión "se ajustara a la eclesiología y reflejara la estructura episcopal de la Iglesia de Inglaterra y su creencia en el ordenamiento bajo el clero". 16

Desde entonces ha sido sometida a más de 400 años de intervenciones en traducciones e interpretaciones teológicas. Cuando uno considera cuántas personas, opiniones, doctrinas, malentendidos, y barreras idiomáticas, así como las agendas políticas y teológicas pueden haber cumplido su rol en la mezcla de más de 2.000 años, es difícil creer (y no se debería creer) que la Biblia ha mantenido fielmente la infalibilidad a la pura adherencia a la intención original.

De hecho, incluso Las Escrituras mismas nunca sostienen la infalibilidad, la gente principalmente depende de dos pasajes para presentar un alegato acerca de la infalibilidad de la Biblia. "Todas La Escritura es inspirada por Dios" (literalmente "el soplo de Dios," 2 Timoteo 3.16) y "Porque de cierto os digo que hasta que pasen el cielo y la

tierra, ni una jota ni una tilde pasará de la ley, hasta que todo se haya cumplido" (Mateo 5.18).

Pero al leer cuidadosamente estos versículos, ¿están estos dos textos proponiendo alguna idea sobre infalibilidad bíblica? Primero Las Escrituras, como originalmente estaban inspiradas; nada dijo Dios qué pasaría hasta que se cumpliera. Hemos especulado demasiado en esos versos de hecho, cuando se escribió segunda de Timoteo, las únicas escrituras disponibles eran la Torá y Los Profetas. Un segundo punto es que, incluso si Las Escrituras fueron inspiradas como dadas, su correcta interpretación todavía depende de la mente inspirada del que los lee. Piense en cómo un versículo de la Biblia puede tener una docena de interpretaciones, dependiendo de quién está leyéndolo. Así es como se han formado más de 30.000 denominaciones eclesiásticas. Los calvinistas o los arminianos leen la misma Biblia, pero si embargo ambos salen con interpretaciones completamente diferentes de las enseñanzas centrales.

Exploraremos en profundidad varios errores de traducción más adelante, aquí hay un gran ejemplo visual sobre nuestro tema del infierno, si nuestras Biblias modernas son realmente exactas y confiables, ¿No esperaríamos que toda la mayoría de traducciones tengan el mismo número de referencias sobre el infierno en las mismas? Aquí está la más sorprendente incongruencia de cuántas veces la palabra "infierno" aparece en algunas de las versiones más conocidas:

El Mensaje=56 La Nueva américa est.=13

Versión reina valera=54 LXX (Septuginta)=0 La Nueva reina valera=32 Young's *literal*=0

La Nueva viva=19 Concordancia literal=0
Nueva internacional=14 Biblia judía completa=0
Versión amplificada=13 Palabra inglés biblia=0

Durante toda mi vida, nunca supe ni siguiera una vez que existía tal disparidad en el número de referencias de la palabra infierno en diferentes traducciones de la Biblia. Solo asumía que todas las traducciones estaban de acuerdo, dado que todas ellas tomaban referencias de los mismos textos, en griego y hebreo, para mí fue realmente un abrir de mis ojos! Así que después de tal descubrimiento, fue como "despertar de repente".

Comencé a ver cuántas creencias que tenía no eran demostrables y realmente no tenían sentido racional.

Por ejemplo un día me vino el pensamiento; bueno, si el infierno es realmente cierto y Dios está perdiendo la mayoría de su creación al mal, se podrías decir que el bien, es vencido por el mal, y la oscuridad alcanza la luz. En última instancia, Satanás gana el juego de tira y jala sobre la creación, y Dios pierde; que aterradora idea, después de todo ¿cómo pude pasar la vida con una visión tan fatalista?

## **CAPÍTULO SIETE**

# ¿SATANÁS GANA, Y DIOS PIERDE?

El autor más vendido, Bart Ehrman, creció cuajado en todo, lo podríamos decir y saber acerca del mundo evangélico, estudió en el instituto bíblico Moody, se graduó en el colegio Wheaton, quien más tarde recibiría un PhD en el Seminario de Princeton, instituto teológico. A un nivel muy superficial, pero algo sucedió para convertirlo en un agnóstico confeso, que ahora cuestiona las doctrinas problemáticas del cristianismo, tanto en sus libros como en el salón de clases, donde enseña estudios sobre religión en la Universidad de Carolina del Norte Chapel Hill.

En su famoso y polémico libro, *Jesus Interrupted* [Jesús interrumpido], Ehrman discute sus experiencias en el seminario, donde aprendió mucho de los errores bíblicos e inconsistencias durante sus estudios y conferencias; fue entonces, cuando se dio cuenta que una mayoría (tal vez no todos) los pastores saben de estos problemas bíblicos porque los aprenden en el seminario, pero no enseñan a sus congregaciones. Ehrman dice,

Tal vez los pastores teman que si las personas promedios que solo se sientan cada semana en la Iglesia, aprendieran lo que los eruditos han dicho acerca de la Biblia, esto conducirá a una crisis de fe o incluso a la pérdida de la misma. Mi opinión personal es que un enfoque histórico-crítico de la Biblia no necesariamente conduce al gnosticismo o ateísmo de hecho, puede conducir a una fe más inteligente y reflexiva, que un enfoque de la Biblia que pasa por alto todos los problemas que los críticos históricos descubrieron a través de los años.<sup>17</sup>

Ehrman, concluyó diciendo que no eran los errores, e inconsistencias y contradicciones en la Biblia, que finalmente lo llevaron a su gnosticismo; más bien dice que a pesar de ello, todavía podría ver una huella dactilar divina de autenticidad, la cual podría haber avanzado en la fe más allá de los errores de la Biblia únicamente, pero similar a las objeciones del renombrado cristiano-convertido en ateo y colega de Billy Graham, Charles Templeton, la lucha de Bart, fue más profunda.

Llegó un momento en que dejé la fe. Pero no fue debido a lo que aprendí a través de las críticas históricas, sino porque no pude reconciliar mi fe en Dios y la condición del mundo que veía a mi alrededor. Hay tanto dolor y miseria sin sentido en el mundo que llegué a concluir, que es imposible creer que hay un Dios de amor que está en control, a pesar de que conozco todo, el estándar de las muy inteligentes e ingeniosas respuestas, basado en el gozo que los creyentes dan.<sup>18</sup>

Ehrman está parcialmente correcto en la idea de que si muchas personas "van al infierno," su sufrimiento en este mundo no tendría sentido. expresando su desprecio total contra la idea de que Dios torturaria a la gente en 30 trillones de años por los pecados que cometieron durante el transcurso de treinta años, refiriéndose a un dios como este, más en la categoría de un "divino nazi" 19

Triste, pero creo que Bart tiene razón. Sin darnos cuenta, el dios en quien hemos puesto nuestras esperanzas y proyectamos al mundo, es más como un Hitler a comparación de la Madre Teresa. El dios que hemos fabricado involuntariamente, tiene esperanzas difíciles de cumplirse para sus propios hijos, esperanzas que dependen de ellos como seres humanos defectuosos y limitados en su libre albedrío humano, confinados a una duración corta en el paso de sus vidas mortales como hijos de Dios, agregado a eso, pareciera ser demasiado poco de paciencia y de mal genio e insensible para perdonar a sus enemigos y salvarlos, o es demasiado débil y limitado en su poder, para finalmente superar sus obstinadas voluntades y salvarlos. Como resultado, el cristianismo ortodoxo tendría que creer que más del noventa por ciento del linaje creado por Dios, se dirige a la perdición eterna porque él no es "todopoderoso para sálvalos". Aparentemente parece que, Satanás finalmente gana y Dios pierde. Pero, ¿es esta realmente la verdadera naturaleza de Dios o la intención original de las Escrituras que muestran que Dios es un Padre celestial amoroso y todo poderoso?

# ¿Permanece Dios enojado para siempre?

Si la gente va al infierno eternamente por rechazar a Dios, entonces podríamos inferir que Dios tendrá enemigos por el resto de la eternidad. Parecería que Dios tendría al menos una parte de el, que permanece en un estado constante de justa ira contra sus enemigos para siempre. Pero, ¿es esto lo que las Escrituras enseñan, o cómo Dios se representa a sí mismo? ¿Se mantiene enojado y mantiene un registro de maldades para siempre?

"Porque no contenderé para siempre, ni para siempre me enojaré" (Isaías 57.16).

"Porque Dios sujetó a todos en desobediencia, para tener misericordia de todos" (Romanos 11.32).

Aunque algunas personas pueden intentar justificar que estos (y otros tantos pasajes similares) sólo se aplica a Israel, ¿por qué Dios debería mostrar favoritismo, perdonando solo a algunas personas pero no a otras? Sin embargo en algunos momentos puede parecer que es así, ¡la verdad! es que todos tenemos igualmente el mismo valor para Dios, porque él ha declarado puntualmente, que no muestra favoritismo (Deuteronomio 10.17, Romanos 2.11), Dios se manifiesta a través de algunas personas primero, a fin de dar luego las mismas oportunidades para todos los demás.

En su innovador libro titulado él, *The Inescapable Love of God* [El inescapable amor de Dios], El profesor de filosofía, Thomas Talbott dice,

Como los (agustinos) seguidores de San Agustín (cuyo sistema fundamental de creencias heredado por la mayoría del cristianismo de hoy en día), ven como si Dios se opusiera lo suficientemente al pecado como para castigarlo; pero no lo suficiente para destruirlo por completo, meramente lo confina a una región donde lo mantiene vivo para siempre, un lugar conocido como el infierno. Al parecer esto solo es basado en nuestro panorama alternativo; sin embargo Dios perdona el pecado por esta misma razón, de ninguna manera podría oponerse a eso con todo su ser. ...Así que lo opuesto de una condición pecaminosa es un estado de reconciliación.<sup>20</sup>

# La muerte aspirada para siempre

Como hemos señalado anteriormente, la ortodoxia enseña que miles de millones de personas estarán en un estado de "muerte espiritual para siempre". Sin embargo en la Biblia, poco o ninguna evidencia puedes encontrar de esta supuesta "muerte espiritual para siempre," al menos no de la manera que es enseñado en la Iglesia de hoy. Cuando se trata de la muerte, la Biblia alude a diferentes formas y tipos de muerte, tanto física

como metafórica, pero en ninguna parte enseña que cualquiera de éstas sea infinita o para siempre. Veamos, ejemplo.

La primera muerte es (física). Todo el mundo experimenta esta "maldición" Adánica, o muerte del cuerpo mortal. En el capítulo 5, leímos acerca de la muerte Adánica (Gén. 2.17) que pasó a toda la humanidad. Curiosamente, en hebreo, la palabra "Adán" significa "humanidad" en el sentido de lo que somos como especie, o "humanidad" en general.

La segunda muerte (espiritual o metafórica). La segunda muerte es obviamente no literal, sino que es la lucha contrapuesta, por el deseo de vencer el impulso egoísta que se revela en lo "carnal" de cada persona, que se niega a estar de acuerdo con amar la naturaleza de un Padre amoroso y que desea que su voluntad inclusiva sea para su creación. Creo que esta segunda muerte, es el remordimiento interior y la respuesta que sucede cuando somos conscientes del daño que nos hemos causado a nosotros mismos y también a otros. Algunas personas se entregan voluntariamente a esta muerte en el transcurso de esta vida, mientras que otras en un tiempo futuro.

"Si alguno quiere seguirme, niéguese a sí mismo, tome su cruz, y sígame. Porque todo el que quiera salvar su vida, la perderá; y todo el que pierda su vida por causa de mí, la hallará". (Mateo 16.24–25).

"Pérdida de esta vida abundante". Veo también una tercera forma de muerte como el resultado de nuestras elecciones personales. No es de sorprendernos que nuestras elecciones personales, traigan consigo mismo, ya sea, vida o muerte en el ahora, ejemplo: la muerte de nuestros sueños, paz, alegrías y nuestras metas. Nuestras elecciones con toda seguridad pueden conducir a la muerte física, pero con frecuencia conducen más a una muerte como falta de propósito para una vida abundante, y al contrario vivimos egoístamente, tratando a los demás injustamente, sean cristiano o no, esto conduce a menudo a las adversidades de la vida o a la muerte de nuestros sueños; sin embargo, vivir basado en los dos grandes mandamientos como amar a Dios y al prójimo como a ti mismo, conduce a una vida de bendición por estar en comunión con Dios (y con los demás), disfrutando lo mejor de Dios para nuestras vidas. "El que no ama a su hermano permanece en muerte" (1 de Juan 3.14).

¿Existe alguna forma de muerte eterna? no si entendemos a Dios por sus propias palabras. Hay varios pasajes donde Dios declara su intención para todas las formas de muertes, sin hacer acepciones. Isaías 25.8, es uno de mis favoritos: "Destruirá a la muerte para siempre; y enjugará Jehová el Señor toda lágrima de todos los rostros; y quitará la afrenta de su pueblo de toda la tierra; porque Jehová lo ha dicho" (Véase también 1 Corintios 15.53–55 y Apocalipsis 20.13–14).

¡Espera un momento hermana, me dices que si lees apocalipsis dice: Los que resucitarán y cuyos nombres no están escritos en el libro de la vida serán arrojadas al lago de fuego. ¿No es el lago de fuego lo mismo que el infierno o la muerte eterna?

# Lago del fuego

Me apasiona como la mayoría de creyentes interpretan el libro de apocalipsis, leen sobre la mujer montada en la bestia, el dragón rojo con siete cabezas, la ramera sentada sobre muchas aguas, y la gente de pie sobre el mar de vidrio y fuego, y dicen, "obviamente éstos son sólo simbolismos". Pero tan pronto como llegan a la parte donde dice *lago de fuego*, ¡Expresan! "¡Oh sí esto sí es literal!" Pero al principio del libro Juan claramente expresa que todo el libro de apocalipsis es *una visión*. El libro de revelación es el único lugar en la toda la Biblia donde se hace referencia al lago de fuego.

El fuego es un concepto fascinante en la Escritura. Es casi siempre figurativo o simbólico con el propósito de purificar, refinar y lograr el *bien* en general. La palabra griega para fuego, es "pur," podría entenderse muy bien en relación de donde obtenemos nuestra palabras español y ingles, para *puro* o *purificar*. Al interpretar recogiendo una mejor comprensión del simbolismo sobre lo que es el lago de fuego, esto pasa a ser algo muy útil para comprobar mejor algunas maneras sobre cómo la palabra fuego, se utiliza a través de la Escritura. Ejemplo:

- Dios es un fuego consumidor (Deuteronomio 4.24; Isaías 30.27; Hebreos 12.29)
- Los creyentes son ungidos con fuego (Mateo 3.11; Lucas 3.16; Hechos 2.3)
- Dios juzgará toda carne con fuego (Isaías 10.17; 66.16; Apocalipsis 19.15)
- El fuego actúa como agente de, refinación y purificación, quitando "lo malo" de nuestras vidas (Isaías 48.10; Mateo 3.12; Lucas 3.17; 1 Pedro 1.7)

- Los israelitas fueron refinados en fuego (Deuteronomio 4.20; Isaías 31.9; Jeremías 11.4)
- El fuego "destruye" a los enemigos,\* a los hipócritas, a los que ignoran las necesidades de los pobres (Mateo 3.10, 7.19, 13.40–43, 25.31–46, Hebreos 10.27)
- Todos experimentaran purificación por el fuego (Marcos 9.49)

Una cosa que he aprendido al estudiar las Escrituras es que, si algo no tiene sentido racional o encaja con el carácter global y consistente del amor y de un Dios inclusivo, probablemente no es cierto, como la idea del fuego interminable quemando un cuerpo humano. El fuego literal, sólo quema siempre y cuando hay algo que consumir, una persona de carne y hueso no podría quemarse más que solo unas pocas horas. Frecuentemente a lo largo de las Escrituras Dios compara el proceso que opera en nosotros como en la plata o en el oro, siendo refinado en el fuego, consumiendo la escoria y las impurezas, por otra parte en relación a las personas el fuego se utiliza finalmente, en el bien supremo del que está siendo puesto a través de él.

En Sofonías 3.8-9, leemos acerca de las naciones y de toda la tierra devorada por el fuego. ¿Nos dice Dios *por qué* la gente es devorada por el fuego?

"Toda la tierra será consumida por el fuego de mi celo (pasión). Porque entonces transferirse a los pueblos una lengua...para que todos invoquen sobre el nombre del Señor, para servirle bajo un solo yugo" (Septuaginta).

# ¿Satanás realmente gana?

¿Está la propia creación de Dios girando fuera de su control? El "albedrío del hombre" o incluso el albedrío de Satanás triunfará sobre la voluntad de Dios al final? Si crees que miles de millones de personas se dirigen hacia una eterna separación de Dios, a un tormento eterno tal vez la gran mayoría de ellos por ignorancia y

<sup>\*</sup> Se puede argumentar que un enemigo es "destruido" cuando se ha convertido en un amigo. Por lo tanto, el fuego es retratado a menudo en la Biblia como reformador del carácter de una persona a hasta el punto de que ya no son enemigos de Dios ni de los demás, sino amigos.

debido a sus malas elecciones desinformadas, o porque satanás los engañó con más éxito. Si esto es verdad, entonces, esencialmente ¿crees que Satanás gana y Dios pierde? En este escenario, el mundo no es nada más que un juego cósmico de tira y afloja con la cuerda y al final, Dios suelta la cuerda y permite que la mayoría de sus hijos sean alcanzados por un imparable, impenetrable y eterno destino de maldad. En este punto, Dios debe admitir la derrota. También debería admitir que la mayoría de sus hijos no son nada más que seres desechables y que no vale la pena luchar por ellos. ¿Demuestra todo esto los rasgos de un Padre amoroso y todo poderoso? De ninguna manera.

De principio a fin, la Biblia es una colección extensa de versos que firmemente declaran el poder absoluto de Dios, la soberanía e indetenible voluntad sobre su creación. Job dice que nadie puede en última instancia oponerse a Dios, y ningún de sus planes pueden ser frustrados (Job 23.13; 42.2). David dice que los planes de Dios permanecen por todas las generaciones (Salmo 33.10–11; 135.6). Salomón dice Dios resuelve todo para su propio final y determina los pasos y el destino del hombre y todos sus propósitos prevalecen (Proverbios 16.4, 9, 33; 19.21; 21.1). Daniel dice todos los habitantes de la tierra son considerados como nada; y él hace según su voluntad en el ejército del cielo y en los habitantes de la tierra, y no hay quien detenga su mano y le diga: ¿Qué haces? (Daniel 4.35). Por último Dios dice...

"He aquí que yo soy Jehová, Dios de toda carne; ¿Habrá algo que sea difícil para mí?" (Jeremías 32.27). "...Por mí mismo hice juramento, de mi boca salió palabra en justicia, y no será revocada, que a mí se doblará toda rodilla, y jurará toda lengua..." (Isaías 45.23).

Si estos versículos son verdaderos solo puedo concluir con una de estas dos realidades. 1.- Dios desea que la mayoría de sus hijos sufran eterna perdición, 2.- O Dios quiere que todos sean traídos de vuelta a casa. De cualquier manera está claro que él va hacer las cosas como él se propone, así que, ¿Entonces qué es exactamente lo que él quiere?

Porque esto es bueno y agradable delante de Dios nuestro Salvador, *el cual quiere que todos los hombres sean salvos* y vengan al conocimiento de la verdad (1 Timoteo 2.3–6, KJV).

Ahí lo tienes Dios quiere que todas las personas sean salvas, Jesús se dio así mismo por todos, no sólo en la teoría, y el infierno no es más que un mito de los hombres. ¡Ahora! es el momento de explorar la verdad sobre el carácter y el corazón de un Padre que define EL AMOR. Déjame presentarte a las mejores maravillas de todos los tiempos, verdaderamente la Historia más grande jamás contada. ¡Que transformó mi corazón y mi vida completamente!

# Parte 2 El amor no falla

(1 Corintios 13.8)

## CAPÍTULO OCHO

#### EL AMOR NUNCA FALLA PARA LOS HIJOS

"¿Se olvidará la mujer de lo que Dios a luz para dejar de compadecerse del hijo de su vientre? Aunque olvide ella, yo nunca me olvidaré de ti". -Isaías 49.15

En una conferencia de escritores hace unos años, tuve el privilegio de conocer a Kent Whitaker, un escritor que estaba presentando su manuscrito a los editores, con la esperanza de compartir su historia con el mundo. La imborrable experiencia de Kent en relación a los asesinatos de su esposa y dos de sus hijos en el 2003. Cuando cuatro de su familia volvían a casa después de celebrar la graduación universitaria de su hijo mayor durante una cena, se encontraron con un hombre armado esperándolos cerca al frente de la casa el pistolero hizo varios disparos a la familia, pero sólo Kent y su hijo mayor sobrevivieron la noche de los asesinatos.

Kent se encontraba gravemente herido en el hospital, tratando de encontrar sentido a la pérdida de dos de las personas más queridas en su vida. "Por un lado estaba tratando de comprender cómo las cosas de un momento a otro habían cambiado de forma tan radical", Kent escribe en su libro *Asesinado por familia*, "aunque por un lado tuve calma y seguridad que no estaba solo y que Dios usaría lo sucedido dentro de sus planes para el bien final".<sup>21</sup>

De alguna manera, Kent hizo un voto a Dios esa noche de solo confiar en él, sin importar lo que sentiría en los días sucesivo. Pero eso no era todo, en el hospital Kent sintió el inesquivable impulso de Dios pidiéndole que hiciera lo impensable—*perdonar al asesino*, aunque una gran parte en él luchó por vengarse otra voz impulsó su corazón hacia la misericordia.

"Mi corazón me decía que quería que el responsable quien sea que fuera, viniese a Cristo para arrepentirse de este terrible acto", escribe el. "En ese momento me sentí en mí mismo perdonándose por completo. Este perdón me asombró porque antes había experimentado sentimientos de increíble tristeza e intensa ira, incluso el deseo de matar a la persona

responsable con mis propias manos. Me di cuenta de lo importante que sería mi decisión de perdonar en relación a los meses sucesivos".<sup>22</sup>

A medida que la investigación se desarrollaba la sorprendente verdad surgió: El cerebro detrás del complot del asesinato, no era otro que su hijo mayor ¡Bart! Los serios problemas psicológicos que comenzaron en su juventud, llevaron a Bart al punto que culminó en la contratación de un asesino para disparar a su propia familia; poco o nada sabía Kent esa noche en el hospital, que Dios realmente le estaría conduciendo a perdonar a su propio hijo, ¡Antes de que su hijo se arrepintiera!

La moraleja de esta historia me impresiona profundamente. Si Dios, supuestamente renuncia a sus propios hijos por ofensas menores, ¿Por qué pedir a alguien como Kent, que perdonare a su hijo por una de las peores e inimaginables ofensas? ¿Espera Dios, que Kent muestre más amor y misericordia que él mismo? ¿Pide Dios a los padres terrenales que hagan lo que él mismo es incapaz o no quiere hacerlo?

# El amor paternal en la tierra

La mayoría de los padres nunca entenderán el grado de perdón hacia sus hijos, como Kent lo conoce de primera mano. La mayoría de nosotros estamos lidiando solo con pequeños actos de rebelión y desconsideración, en el sentido comparativo. Pero, la pregunta sigue allí: ¿Desde el punto de vista de un padre funcional y amoroso, hay algo que mis hijos podrían hacer al punto que borraría o cancelaría mi amor por ellos? ¿Hay algo que ellos pudieran hacer que yo los considerara como merecedores de un interminable o incluso brutal duro castigo? ¿O no es acaso, el castigo dirigido a ser puramente correctivo y restaurador para ellos? He tenido este tipo de diálogos con ciertas personas y por lo general, ellos razonan algo así en su forma de concebir las preguntas:

Yo: —Como un Padre perfecto, Dios nunca castigaría o abusaría excesivamente de sus hijos de una manera que ni tú o yo, como padres amorosos lo haríamos con nuestro propios hijos.

Ellos: —Bueno, los caminos de Dios están por encima de nuestros caminos y no lo podemos entender por ahora. Su justicia exige consecuencias para sus propios hijos ya sea que crean en esta vida o se enfrenten a un castigo de eterna condenación. De todas formas, algún día como padres, lo aceptaremos plenamente y de buena gana.

Yo: —Así que creen que Dios nos forma a su imagen, forjando en nosotros un corazón paternal y tierno como él mismo hacia nuestros hijos, y nos ordena amarlos desinteresadamente e incondicionalmente como la historia del padre y el hijo pródigo, no renunciando a ellos. Sin embargo, luego creen que nuestro padre celestial, ¿si va a renunciar a la mayoría de sus propios hijos extraviados para siempre?

Ellos: - Bueno, al final será así.

Pero esa clase de dios, suena más como un papá cruel, hipócrita, y descorazonado que un padre amoroso y anhelante, sin embargo ¿Es este tipo de "Abba Padre" el que encontramos en la tradición judía? El rabino Stephen Wylen, aborda el contraste entre las opiniones judías y cristianas de Dios.

Cuando los judíos leen la Biblia, el Dios que nosotros encontramos allí, es la imagen de un padre que ama a sus hijos con una gran pasión irresistible. Este padre tiene grandes expectativas de sus hijos, pero también es tolerante, le encanta tratarlos bien y hacerlos felices, algunos cristianos creen que el Dios del Antiguo Testamento es un severo Dios de juicio estricto y sin misericordia; pero un judío religioso no encontraria forma de descubrir tal deidad en la Biblia hebrea.<sup>23</sup>

Decir que Dios planea tirar a la mayoría de sus hijos o encerrarlos lejos en una prisión de fuego, sugiere que yo tengo más amor que Dios, sin embargo, él afirma que personifica un amor que es infalible, paciente e interminable. Si de hecho fallara y cesará para la mayoría de sus hijos eso lo convertiría en un mentiroso.

Dios es únicamente amor hoy y siempre. Todas las personas que han vivido desde los días del pasado y hasta ahora, no son más que una expresión y la continuidad de ese amor. Nuestra oportunidad de participar en la crianza de nuestros hijos es para que podamos entender mejor el amor infalible, y su unión divina con todos y cada uno de nosotros.

# Características de los padres amorosos

Una de las mejores maneras de empezar a comprender el verdadero carácter de nuestro Padre Dios, es estudiando las características de los padres amorosos.

Los padres amorosos sólo tienen buenas intenciones para sus hijos. Ningún padre bueno se propone hacer que sus hijos vivan "miserables". Tal vez, nuestros hijos pueden ver nuestra disciplina de esa manera pero en última instancia; todo lo que hacemos es con la intención de ayudarlos a convertirse en miembros exitosos, miembros que contribuyan a la sociedad, con la capacidad de cultivar relaciones basadas en el amor y la compasión, a través de sus vidas. ¿Podría el intento de Dios, ser mucho menos que esto para sus hijos? La guía sencilla hacia el universalismo, por Thomas Whittemore en su libro en 1843, escribió:

[Dios] no habría creado seres inteligentes, si hubiera sabido que serían miserables para siempre. A suponer que Dios traería seres a la existencia, la cual sabía plenamente que serían eternos perdedores por su misma existencia, es acusarlo con la máxima malignidad. La existencia no sería una bendición, sino una maldición; la grandeza de la cual no podría ser descrita.<sup>24</sup>

Los padres justos, se aseguran de que el castigo sea proporcional al delito. Te imaginas castigando a tus hijos por el resto de sus vidas, por solo un acto (o temporada) de ¡Rebelión! Tengo una buena amiga, cuyo hijo de dieciocho años, salió a beber una noche y resultó en un terrible y fatal accidente de coche. Este hijo, aunque bueno y muy respetuoso, había estado dando problemas a su madre por un par de años, o por una temporada de rebelión, no respetando los valores de la casa, después de su muerte la idea nunca entró en la mente de su madre, "Bueno, es demasiado tarde para mi hijo, no tengo nada más que ver con él debido a su rebelión, es un tanto triste, pero después de todo, él nunca me quiso hacer caso, y ahora está recibiendo su justo castigo".

¡No! La mamá estaba desconsolada, anhelando a su hijo...recordando con mucho dolor, los días cuando tenía una relación viva y amorosa con él nunca dejaría de amarlo o anhelar que su hijo "regresara a casa," sin importar lo que hizo.

Un principio poco comprendido de la Ley Levítica, el, "ojo por ojo y diente por diente," en la Ley judía es un claro llamado de atención para evitar castigar excesivamente al agresor; al mismo tiempo que proporciona una forma de restauración, con miras a una re-incorporación en la comunidad, sin embargo muchos maestros cristianos han puesto esta ley de cabeza, dándole un sentido más retributivo que a decir verdad, no es la manera de Dios.

Los padres amorosos entienden los trasfondos detrás de la desobediencia. Con frecuencia se oye a padres de niños pequeños que defienden su mal comportamiento, un buen padre que conoce a su hijo íntimamente es capaz de ofrecer comprensión cuando surge la necesidad a medida que el niño crece, la vida a menudo inflige heridas y cicatrices en su corazón. Los buenos padres, saben que hay factores que contribuyen, al por qué sus hijos hacen lo que hacen, o experimentan dolor físico, agotamiento, el pecado, o la disfunción con aquellos de su alrededor, lesiones emocionales y cicatrices, lesiones causadas por otras discapacidades, trastornos genéticos, desequilibrios químicos y decepciones de la vida. ¿Cuánto más Dios debe entender por qué sus hijos actúan de la manera que lo hacen, a la vez que planifica maneras para ayudarlos a superarlo?

Es fácil asumir que todos tenemos la opción de "ser buenos," especialmente, si hemos crecido en un hogar amoroso con poco dolor y sufrimiento. Pero, muchos de nosotros nunca hemos probado el sabor de la vida dura. Muchos de nosotros, nunca hemos estado severamente maltratados, abandonados, abusados o explotados ¿Cómo no podríamos esperar creer, que nuestro Padre Celestial, también entiende las desilusiones, que como resultado conllevan a la rebelión de sus hijos, a quienes en un punto de sus frágiles vidas, se les ofrece poco o nada de amor o bondad durante sus vidas temporales? ¿Cómo podríamos ser tan estrechos de mente y sin amor para juzgar, que cualquiera de estas personas "eligió este camino porque sí, nada más" o "¿merecen lo que reciben?" Incluso Dios, aparentemente, enfureció a los rebeldes; pero, aun estos son tratados con paciencia. "No contenderá para siempre, ni para siempre guardará el enojo. No ha hecho con nosotros conforme a nuestros pecados, ni nos ha pagado conforme a nuestras iniquidades" (Salmo 103.9-10, NIV).

Los padres amorosos, demuestran un carácter justo y consistente. Supongamos que tuvieras un grupo de "padres amorosos," y cada uno tuviera cuatro hijos por cualquier razón (ya sea por rebelión, desobediencia o conflicto de personalidad), los padres encierran a uno de los niños en el sótano, donde lo aíslan para castigarlo excesivamente. ¿Crees que los otros niños en el hogar, podrían realmente confiar en aquel padre que hace esto, a uno de ellos?

Es lo mismo cuando considero, como el cristianismo es presentado al mundo, ¿Acaso no es esta "la imagen del padre amoroso," que sin saberlo

hemos etiquetado sobre Dios? o ¿No es esta tal vez la razón, porque muchas personas no están dispuestas a confiar en un dios como ese, y la misma razón por qué tantas atrocidades despiadadas se han hecho en el nombre de Dios?

Sin embargo los padres verdaderamente cariñosos, demuestran confiabilidad, imparcialidad y coherencia con todos sus hijos, creando una sensación de seguridad que lleva a prosperar el hogar; si los niños tuvieran que imitar a este tipo de padres; por consiguiente la conducta resultante crearía paz, aceptación, y amor incondicional alrededor de la familia.

Los padres cariñosos, anhelan finalmente, ser restaurados en la relación. Cada padre amoroso anhela ser reconciliado con el niño rebelde. El enfoque de la Ley Levítica, era enseñar a la gente, que la reconciliación es la satisfacción (enmendar) para el pecado y las relaciones disfuncionales, no la destrucción o la separación de la misma, la intención de la Torá, era compensar al afectado y restaurar al agresor dentro de la sociedad de nuevo. Solo en el caso en que no hubiera recompensa en esta vida, por ciertos crímenes contra una víctima (como el asesinato), la muerte era la consecuencia final (aunque no lo deseable). El filósofo Thomas Talbott explica,

¿Qué es específicamente, lo que la justicia perfecta demanda? ...En primer lugar, que los pecadores se arrepientan de su pecado y se prevengan de todo lo que los aleje de los demás; en segundo lugar demanda que Dios perdona a los pecadores arrepentidos y que también se perdonen mutuamente; y en tercer lugar, demanda que Dios supera todo por medio de la mutua cooperación de ellos, cualquier daño que los pecadores hagan a los demás o a sí mismos.<sup>25</sup>

También es cierto que a veces como padres tenemos que tomar mano dura con nuestros hijos, causando dolor o separación de la relación por un tiempo. Sin embargo en última instancia, nuestro deseo más profundo es eliminar la rebelión, a veces un tiempo corto de separación o conflicto vale la pena al final. Un niño que aprende una valiosa lección a través de las dificultades, y que no quiere repetir esa conducta y se acerca a sus padres con humildad, dándose cuenta de su error, deseando una relación restaurada. Es el sentimiento detrás de la parábola del hijo pródigo, en Lucas 15.

Los padres amorosos nunca se rinden. Es ambivalente decirle al mundo que Dios los ama incondicionalmente, pero de no hacer una determinada oración antes de morir, entonces inmediatamente su amor se vuelve condicional y temporal. Entreviste a 100, 1.000, o 1.000.000 padres amorosos y no encontrará a uno que renuncie a sus hijos alguna vez. Luego, ¿Cómo podríamos creer que el prototipo Padre (Dios), renunciaría a uno de sus hijos alguna vez?

"Si alguna vez confesares con tu boca que Jesús es el Señor, y creyeres en tu corazón que Dios le levantó de los muertos, serás salvo" (Romanos 10.9, en la versión MLT una versión más literal del griego, lee si alguna vez confesares, en vez de solamente, si confesares). Esta pequeña palabra "alguna vez," que se encuentra en muchos versículos del Nuevo Testamento, es muy importante porque resalta la idea que nunca es demasiado tarde.

Luego de acuerdo a las Escrituras, toda la humanidad es parte de la descendencia de Dios por medio del "primogénito de toda la creación" (Colosenses 1.15). Lo creas o no pero nadie necesita ser cristiano para ser hijo de Dios, como Pablo les explicó a aquellos adoradores paganos a sus dioses griegos en Hechos 17. A la vez, Dios nos dio a nuestros propios hijos para que podamos entender cuan valiosos somos como portadores de su imagen, al igual que nuestros hijos son fisiológicamente, la suma total de los genes que hemos pasado sobre ellos; cada uno posee el ADN espiritual de nuestro padre celestial también. A de que su naturaleza sea plenamente expresada y que la creación sea perfectamente restaurada, estas muestras de expresión divina deben ser nuevamente entendidas en su carácter y en él, en perfecta unidad de propósito (amor), mientras a la vez conservamos nuestra propia individualidad.

Las Escrituras describen a Dios como un "fuego consumidor," mientras que las enseñanzas hebreas de la antigüedad describen a todas las personas como "chispas divinas" de ese fuego, expresando su vitalidad y pasión en el mundo. Esta es la razón por la cual las personas en todas partes son la más sorprendentes, únicas, y magnificente expresión de la Divinidad, a través de nuestros dones, sueños, talentos y deseos. A través de cada uno de nosotros, se revela un cada vez diferente aspecto de la naturaleza de Dios. Para que él pierda uno de esas chispas, significa incluso que él perdiera un aspecto de sí mismo.

¿No es esto lo mismo con nuestros propios hijos, cada uno con sus propias características, pero a la vez expresando, el todo en todos? Cuando considero el fuerte lazo que los padres terrenales tienen con sus hijos, sé que es absolutamente imposible que Dios nos pidiera que perdamos una parte de nosotros mismos para siempre. Cuando él mismo no renunciaría a ninguna parte de sí mismo, su respuesta no es la condenación sino la regeneración y la curación.

El amor de un padre verdadero no puede ser ganado por méritos propios, por lo tanto tampoco puede ser eliminado por falla, de la misma manera que nunca abandonaremos a nuestros hijos, Dios nunca renunciará a sus hijos tampoco; su amor nunca fallará.\*

<sup>\* 1</sup> Corintios 13.8.

## CAPÍTULO NUEVE

## EL AMOR NUNCA FALLA PARA EL DESVALIDO

#### O EL DESESPERANZADO

"Un acto de amor, un tomar sobre uno mismo voluntariamente algo del dolor del mundo, promueve el coraje el amor y la esperanza en todos". -Dorothy Day

Para aquellos de nosotros, quienes estuvimos allá, nunca olvidaremos el impacto del 11 de septiembre colectivamente en nuestras mentes. Es como si no fuera lo suficiente realista, el solo hecho de verlo en la televisión y luego había historias personales. Recuerdo estar fuertemente afectada por los detalles relacionados con los heroicos sacrificios hechos por los bomberos. El oficial Cary Sheikh apenas pudo salir vivo de las torres; luego ofreciendo su testimonio de esto:

"Mientras revivo ese momento una y otra vez en mi mente, no puedo dejar de pensar que estos valientes bomberos sabían en sí mismos que no saldrían vivos de aquellas torres. Sin embargo, no querían poner en peligro a más civiles o impedir que alguna persona más dejará de estar a salvo".<sup>26</sup>

A menudo, he pensado en estos bomberos en los años desde aquel entonces, y estoy segura que muchos de ellos probablemente no fueron "salvos," en el sentido cristiano tradicional de la palabra. La mayoría de ellos eran hombres jóvenes, solteros, esposos y padres con toda una vida por delante. Sin embargo, o tal vez con pleno sentido de conocimiento, hicieron el más grande sacrificio conocido en la humanidad, y lo hicieron voluntariamente por extraños.

Antes de mi conversión teológica solía preguntarme, ¿Qué sucedió con los rescatistas que no profesaron la fe en Jesús antes de morir?, ¿Desinteresadamente tomaron la desgracia de otros sobre ellos, omitiendo toda oportunidad para sus propias vidas, y sólo para luego ser condenados para

siempre? Ciertos pasajes comenzaron a salir a flote mientras pensaba en estos hombres:

"Aquí está la fórmula para medir el amor, la grandeza del amor es demostrada cuando la gente depone sus propias vidas por sus amigos..." (Juan 15.12–13); "...el amor cubre multitud de pecados" (1 Pedro 4.8).

Al sugerir en mi blog de Facebook que el amor, el cual la gente expresa por otros, puede superar la necesidad de "la oración del pecador," en relación a cualquier tipo de juicio futuro, y he recibido un montón de respuestas como esta: "El 'Ateo bueno' (o el agnóstico), por muy benevolente o bondadoso que sea, será de todas maneras juzgado por Dios y encontrado infinitamente reprobado". La verdad es que no puedo dejar de ser lo suficientemente crítica frente a este tipo de ignorancia porque una vez creí eso también. En estos días puedo pensar lo suficientemente claro como para no creer que "serán encontrados infinitamente reprobados". Hay un Pasaje hermoso sobre este mismo tema, Pablo lo explica en (Romanos 2.12–16). Aquí un ejemplo instantáneo:

Porque no son los oidores de la Ley los justos ante Dios, sino los hacedores de la Ley serán justificados. Porque cuando los gentiles que no tienen ley hacen por naturaleza lo que es de la ley, éstos aunque no tengan ley son ley para sí mismos, mostrando la obra de la Ley escrita en sus corazones...

El, "más grande mandamiento", repetido diez veces en el Nuevo Testamento por Jesús y también por Pablo es, cumple toda la Ley: *Ama a tu prójimo como a ti mismo.* ¿Cómo podría Dios ignorar los sacrificios de estos rescatistas, a la luz de su propio estándar de medición? ¡Sería completamente contrario a su naturaleza o al amor de su propio nombre! Los bomberos del 11 de septiembre (y muchos otros abnegados héroes a lo largo de la historia) deliberadamente pusieron en riesgo sus propias vidas, a fin de que las personas que rescataron, pudieran tener una segunda oportunidad en sus vidas mortales. Creo que fue solo por amor y no por un deber, lo que realmente los convirtió en héroes. Ellos eligieron amar en una manera que pocos lo consideran o lo demuestran en este mundo. Creo que cuando estas personas sean resucitadas y se presenten ante el Juez, él declarará que porque ellos aprendieron como amar, es que son justificados como hacedores de su ley y por lo tanto, hijos del amor. El amor nunca falla, ya sea cumpliendo su misión o recibiendo su recompensa.

## Viudas y huérfanos

Se estima que hay 150 millones de huérfanos en el mundo hoy en día; sin mencionar viudas, leprosos y otros indigentes, sin embargo, para alguien que cree en el infierno le debería parecer extraño que aunque Dios habla frecuentemente de ayudar a los huérfanos y a las viudas a través de su Palabra, con mayor razón exclusivamente exhorta a sus seguidores defender sus derechos y alimentarlos. "La religión pura y sin mancha delante de Dios nuestro Padre es ésta, visitar a los huérfanos y a las viudas en sus aflicciones..." (Santiago 1.27). Ni siquiera una sola vez Dios sugiere comparte el evangelio con ellos o tendrás que arrebatarlos de las llamas de fuego.

Pregunto ¿Si Dios estaría planeando enviar a la mayoría de los más pobres del mundo al infierno porque simplemente no creen en él, entonces por qué se preocupa de proveer para sus necesidades físicas, mientras están vivos? No veo qué diferencia haría que estos pobres tuvieran unos años adicionales con sus estómagos llenos, mientras viven su "infierno aquí en la tierra," de una manera u otra. Únicamente solo estaríamos prolongando su sufrimiento y finalmente dándoles una palmadita en la espalda antes de enviarlos a la perdición eterna.

Muchos de los huérfanos con quienes me he encontrado aceptarían de buen agrado una partida rápida de esta existencia, la cual es una lucha diaria en este mundo para ellos: enfermedad, hambre, terror, abuso, rechazo total, esclavitud sexual, y otras formas de explotación. ¿Debería esperar que porque nadie les compartió el evangelio, igual se quemará sin fin en el infierno, después de unos años de su propio infierno en la tierra?

La verdad es que todos los huérfanos y viudas son muy cercanos al corazón del Padre; él no tiene ninguna intención de rechazarlos o enviarlos al infierno. Obviamente, su mayor deseo es que aliviemos su sufrimiento corazón paternal hacia ellos; demostrando el alimentándolos defendiéndolos y cuidando de sus necesidades como una extensión del amor de Dios como hermanos. Tal vez, en alguna forma lleguemos a reconocer nuestra condición común debido al pecado, y a la separación de nuestro verdadero Padre (y de unos a otros), todos hemos venido a ser como huérfanos, arrojados al olvido, sin embargo todo seremos encontrados y adoptados de nuevo en la familia como hijos e hijas no solo algunos nada más, todos. "No os dejaré huérfanos; vendré a vosotros" (Juan 14.18).

Me siento mucho más feliz, sabiendo que todos los desamparados que son incapaces de alcanzar el bien ahora, algún día, se les darán asientos de primera fila para la provisión, protección y felicidad. Cada lágrima será borrada y cada deseo será pleno. ¿Puedes imaginar el feliz corazón del deseoso Abba Padre, cuando traiga a todos sus hijos alejados de vuelta, a casa?

# Ciegos, sordos, cojos y enfermos

Cuando Jesús iba realizando su ministerio público, se hizo muy conocido por sanar a todos los enfermos que venían a él. Un buen día de reposo, se levantó para realizar la lectura en la sinagoga ante el pueblo, citando a Isaías en a Septuaginta las Escrituras griegas:

"El Espíritu del Señor está sobre mí, porque me ungió para anunciar buenas nuevas a los pobres, me ha enviado a sanar a los de corazón abatido; proclamar libertad a los cautivos, y recuperar la vista a los ciegos... para consolar a todos los enlutados" (Isaías 61.1–2).

Después de citar esto Jesús se sentó y dijo a la multitud: "Hoy, esta Escritura se ha cumplido en sus oídos" (Lucas 4.21).

A primera vista en la lectura, uno podría pensar que Jesús estaba diciendo que el vino por aquellos que son físicamente cojos, ciegos y sordos. Es cierto que Jesús sanó muchas enfermedades físicas del pueblo, pero sus dolencias físicas no era el problema central, aquellos que él sanó finalmente se enfermarían nuevamente y luego morirían. Así que la curación física no era tanto el centro del gran esquema, lo que Jesús declaró fue mucho más profundo; el vino a traer sanidad permanente a los enfermos espirituales. Es por eso que primero le dijo al paralítico que sus pecados le fueron perdonados, antes de pasar a sanar su condición física. (Mateo 9. 2). Primero sanó la condición espiritual duradera y luego le dio alivio temporal a la condición física, mortal; demostrando su legítimo poder.

Note que el texto en Isaías, no es una invitación a medias o tal vez algo titubeante, en ninguna forma Jesús vino a declarar las buenas nuevas de su obra terminada a los que son "pobres en espíritu", vino a proclamar

liberación a los cautivos del pecado y la muerte. Vino a dar la recuperación de la vista a los que están espiritualmente ciegos y no pueden ver la verdad; vino a desatar los oídos de los que no pueden oír o percibir la verdad (Isaías. 35.5). ¿Hay alguien fuera de esta ecuación? ¡No! toda la gente encaja en estas descripciones, pero no todas las personas se ven a sí mismas como enfermos, abatidos, cojos, ciegos y sordos; particularmente la gente de la Iglesia, porque es fácil ver cómo los cristianos se ven a sí mismos algo saludable o llenos de vigor (o más santos que tú); por encima de este engaño; ciertamente yo también he caído en esta trampa. Jesús resistió este tipo de gente orgullosa en sus días también.

Una gran parte de la misión de Jesús en el plan de Dios por medio de los tiempos, es traer a toda persona a una comprensión de nuestra conexión como familia amada en el plan y los propósitos de Dios. Estamos despertando al valor de la humanidad en igualdad de condiciones, donde nadie es más especial que otro cuando se trata de nuestra necesidad o de la promesa de nuestra total curación espiritual:

Los fariseos y sus escribas comenzaron a murmurar ante sus discípulos diciendo:  $-\xi$ "Por qué come y bebe con los recaudadores de impuestos y pecadores"? Y respondiendo Jesús les dijo: -"No son los sanos los que necesitan un médico, sino los que están enfermos, no he venido a llamar a justos, sino a pecadores al arrepentimiento" (Lucas 5.30–32).

Si te das cuenta los fariseos, saduceos y escribas, serían el equivalente a los prominentes líderes, maestros y teólogos de hoy que piensan que son más dignos que el resto de nosotros para estudiar e interpretar las escrituras, llenos de orgullo o crédito en su conocimiento, espiritualidad, infalibilidad o posición. Son ellos mismos los que están tan convencidos de que están lejos de toda caída o forma de engaño; sin embargo muchos de los líderes espirituales de hoy proliferan una enorme injusticia a través de mentiras que creen sobre el carácter de Dios. Jesús no vino a llamar a este tipo de personas para que ocupen posiciones de liderazgo en su reino; la verdad es que muchos de estos tipos de personas en algún punto de sus vidas, tendrán sus ojos abiertos a la realidad de su verdadera pobreza espiritual, y finalmente se darán cuenta plenamente de su necesidad así como el hecho de que el reino Dios, no tiene estratificación social basada

en el ego. Jesús dejó en claro que, Dios saca la verdadera estrechez de visión que este tipo de personas tienen para abrir sus ojos a sus propias necesidades:

Jesús dijo, -"Yo, para juicio he venido a este mundo, para que los que no ven, vean, y los que ven, sean cegados".

Así que los fariseos que estaban con él oyeron estas cosas, y le dijeron  $-\xi''$ Acaso también nosotros somos ciegos"?

Jesús les respondió: —"Si ustedes fueran ciegos, no tendrían pecado; pero ahora, como dicen que ven, su pecado permanece" (Juan 9.39–41).

Dios busca en el horizonte por el hijo que reconoce su empobrecido estado, y su necesidad del amor de un Padre. Porque él nunca, nunca despreciará a esa persona; en los días de Jesús era fácil encontrar este tipo de personas alrededor de las físicamente débiles y enfermas, porque ya estaban humillados y quebrantados por la sociedad. Pero déjeme decirle antes del final de *la Historia*, que creo que todas las personas serán despertadas en sus conciencias, a su profunda falta y absoluta necesidad de un encuentro con el amor, con la misma intensidad para los acérrimos ateos resistentes como también para los orgullosos líderes religiosos.

Veo la misión de Jesús como una de doble contexto, por un lado sanando a los que ahora son conscientes de su vacío, para luego revelar sus faltas a quienes pensaron que estaban bien y sin necesidad; para que también pueda extender su sanidad a ellos. Uno de los mayores relatos del corazón tierno de Jesús hacia la debilidad se encuentra en Lucas 7.

Había uno de los fariseos que le pidió que cenara con él y entró en la casa del fariseo y se reclinó a la mesa. Y había una mujer en la ciudad que era pecadora; y cuando ella se dio cuenta que estaba reclinado en la mesa de la casa del fariseo, trajo un frasco de alabastro de perfume y de pie detrás de él a sus pies llorando, comenzó a mojar sus pies con sus lágrimas, y limpiándolos con el cabello de su cabeza besando sus pies y ungiéndolos con el perfume. Cuando el fariseo que le había invitado vi esto, se dijo a sí mismo —"Si este hombre fuera profeta, sabría quién y qué clase de persona es esta mujer que está tocándole, que es pecadora".

Jesús le respondió: —"Simón tengo algo que decirte, un prestamista tenía dos deudores: El uno le debía quinientos denarios y el otro cincuenta; y no teniendo ellos con qué pagar perdonó a ambos. Di pues ¿Cuál de ellos le amará más"?

Respondiendo Simón, dijo: —"Pienso que aquel a quien perdonó más".

Y él le dijo: —"Rectamente has juzgado", y vuelto a la mujer dijo a Simón ¿"Ves esta mujer? Entré en tu casa y no me diste agua para mis pies ¡mas ésta! ha regado mis pies con lágrimas y los ha enjugado con sus cabellos, no me diste beso, mas ésta desde que entré no ha cesado de besar mis pies, no ungiste mi cabeza con aceite mas ésta ha ungido con perfume mis pies. Por lo cual te digo que sus muchos pecados le son perdonados porque amó mucho; más aquel a quien se le perdona poco, poco ama" (Lucas 7. 37–47).

Al final, siempre se reduce al amor y el amor de Dios nunca falla por el débil o contrito de corazón y espíritu.

# CAPÍTULO DIEZ

## EL AMOR NUNCA FALLA PARA CON SUS ENEMIGOS

¿"No estoy destruyendo a mis enemigos, cuando los convierto en mis amigos"? –Abraham Lincoln

¿Será realmente posible como siempre me enseñaron en la iglesia, que la supuesta hipocresía de un Dios de odio, puede esperar realmente una conducta más amorosa de mi parte que dé el mismo?

"No pagues mal por mal a nadie, sé misericordioso, bendice a aquellos quienes te maldicen, no seas vencido por el mal, sino vence el mal con el bien, ama a tus enemigos, y haz el bien a los que te odian." \*

Me pide Dios perdonar a mis enemigos, ser amable y misericordioso con ellos hasta vencer el mal con el bien; cuando el mismo no va a perdonar a sus enemigos al final, luego ser bondadoso y misericordioso con ellos, o vencer al mal con el bien ¡Qué absurdo! Si realmente se supone que debemos imitar este tipo de dios, deberíamos darles la espalda a nuestros enemigos, maldecirlos, y luego construir cámaras de tortura para ellos.

Romanos 5 dice: Que Dios mostró su amor para con nosotros, y que *cuando* éramos aún pecadores, él nos reconcilió aun *cuando* éramos sus enemigos. ¿Por qué no sería cierto esto en la misma proporción para todos? ¿Por qué, deberíamos nosotros que hemos sido alcanzados por la misericordia, ser considerados como más dignos, o especiales, o con mayor privilegio que alguien que aún no ha sido alcanzado por esta misericordia? En el libro *Love Wins* [El amor gana], Rob Bell aborda la racionalidad de este tipo de dios:

A millones se les ha enseñado que si no creen, y no lo aceptan de la manera correcta en la forma que la persona les dice lo que el evangelio sugiere, y luego, fueran golpeados por un automóvil y murieran ese mismo día, Dios no tendría otra opción que castigarlos

<sup>\*</sup> Romanos 12.17; Mateo 5.44; Lucas 6.27–28; Lucas 6.35–36; Romanos 12.21.

para siempre, en un tormento consciente en el infierno. En esencia, Dios se convertiría en un ser diferente para ellos en ese momento de muerte... La misma gracia de un padre celestial que extraordinariamente daría todo de sí para mantener una relación con ellos, en un abrir y cerrar de ojos se convertiría en un cruel, malvado, y vicioso torturador que se aseguraría de que no tuvieran ningún escape en una futura agonía... Algo no está correcto con tu Dios, si es que tu Dios es amoroso, en un segundo y luego cruel en el siguiente.<sup>27</sup>

Es bastante fácil ver por qué la gente rechazaría a tal "supuesto amoroso Dios", es como cualquier buen padre que experimenta en momentos de uno o más de sus hijos, la gente rechaza a nuestro padre celestial debido a las medias verdades, y distorsiones o mentiras que creen acerca de su carácter o intenciones. No ven a su padre basado en quien realmente es él, debido a que ciertas verdades han estado ocultas de la vista, distorsionadas por influencias externas, presentadas a través de los lentes saturados de insensibilidad. No entienden la intención de Dios ni lo bueno para ellos, porque se les enseña que incluso Dios tiene sus límites y condiciones en el amor.

Basado en estos supuestos, no es de extrañar por qué Dios ha adquirido tantos enemigos, sin embargo, Jesús enseñó a sus seguidores a seguir las pisadas de su padre, perdonando a sus enemigos tantas veces como sea necesario, "setenta veces siete." Siete es el número hebreo para el concepto de lo pleno. Jesús enseñó que la manera de perdonar a los enemigos es hacerlo como nuestro Padre lo hace, completamente y perfecto. ¿Podría Dios darse la vuelta y no hacer lo mismo?, ¿Podrías respetar a un Dios que nos dice que no tengamos límites en nuestro perdonar; pero sin embargo, el mismo, limitar su propia capacidad de perdonar? ¿No convertiría esto a los humanos imperfectos, más misericordiosos que Dios mismo?

En su último suspiro, Jesús clamó a voz fuerte en la cruz: "Padre, perdónalos porque no saben lo que están haciendo" (Lucas 23.33–34) ¿A quién está Jesús pidiendo a su padre que perdone? A sus enemigos, que le rechazaron, condenaron, maldijeron, clavaron y mataron en el madero. ¿Por qué estaría él pidiéndole a Dios, que los perdone en un momento tan difícil como éste? a menos que, # 1: Lo deseó genuinamente; # 2: tuvo la plena intención que su petición fuera concedida? En ese caso no estaría pidiendo perdón por aquellas personas a quienes planeaba condenar al infierno para siempre? Además, ¿No eran estas, las mismas personas de

quienes él ocultó la verdad durante su ministerio público? ¿Cómo podría sostener su ceguera en contra de ellos ahora? De acuerdo a Pablo, "Porque Dios sujetó a todos en desobediencia, para tener misericordia de todos" (Romanos 11.15, 25–32).

# ¿Qué hay de Hitler?

Cada vez que comparto con alguien que ya no creo en el infierno, y que ahora creo en la salvación final de todas las personas, una de las primeras preguntas indudablemente es, ¿Y qué hay con Hitler? Por alguna razón Hitler, parece ser el niño demasiado malo que empuja a la necesidad de la doctrina del infierno.

¿Cómo puede alguien decidir que Hitler, es demasiado malvado o corrupto para salvarse o reformarse? Estoy convencida de que hasta que no hayas vivido, en los zapatos de otra persona (que es nunca), no se puede hacer juicios precisos sobre ellos.

Además de no conocer el tipo de creencias formativas que Hitler adquirió en casa, no podemos conocer plenamente las presiones culturales, religiosas y sociales, que afectaron sus experiencias de vida y educación. Por ejemplo; las perspectivas populares tanto religiosas y científicas durante la Alemania hitleriana, giraban alrededor de la poderosa leyenda, de una raza antigua y especial de personas (arios), que eran superiores a todas las otras "razas" en inteligencia y fuerza física. Los alemanes, sinceramente creyeron que eran descendientes de esta raza; y que esto era necesario y bueno para el éxito futuro de su país (y el mundo), así que decidieron erradicar a los débiles entre ellos, para que no contaminaran la reserva o código genético, además Hitler, tomó el poder en Alemania en el momento más oportuno en los talones de la peste negra, y tras varias décadas de grave inestabilidad política, social y económica. La gente de su tiempo estaban desesperados por un líder fuerte, que aliviaría el horrible estado de su nación empobrecida (y los estómagos vacíos)

Adicionado a esto los judíos europeos habían sido odiados, desarraigados y secuestrados dentro de los suburbios a lo largo de los siglos; a menudo bajo la bendición y dirección de la Iglesia, tanto católica como protestante. El sentimiento que muchos albergaron, era que le estabas haciendo un favor a Dios, al maltratarlos e incluso al erradicar a los judíos. Tal vez, esa es la verdadera razón por la que Hitler tenía tanto

apoyo y la cooperación en su búsqueda, era una creencia popular de entonces. Por cada judío que destruía, quizás Hitler sintió que purgaba al mundo de un "asesino más de Cristo" o de un político disidente.

La historia ha demostrado, que es la naturaleza humana ya sea en gobiernos o en religiones que justifican los medios para terminar (matar) en el intento por liberar al mundo del mal. Sin embargo, ¿Qué enseñó Jesús?, le dijo a Pedro que guarde su espada porque el mal es vencido con el bien, no con la violencia.

Incluso a la luz de sus colosales ofensas, no puedo imaginar que alguien que haya tenido un auténtico encuentro con la gracia en ellos mismos, realmente quisieran tener a Hitler quemándose en una cámara de tortura durante millones de años, por crímenes que cometió durante algunos años de su vida terrenal; especialmente si alcanzaras contemplar la idea de que cada una de sus víctimas serán finalmente restauradas con sanidad y felicidad, entonces si han de ser restaurados plenamente luego la idea de un castigo sin fin para Hitler. ¿Será finalmente, de gran satisfacción para cualquiera de sus víctimas?, ¿O crees que podrían estar mucho más satisfechos, si él pudiera ser transformado en una persona arrepentida, amorosa, servicial y luego ser reincorporado junto con ellos, como un noble amigo y hermano?

Si vamos a señalar a Hitler con el dedo acusador por su parte en el Holocausto, sería mejor incluir a Martín Lutero, también uno de los reverenciados padres de la reforma protestante y por lo tanto de la Iglesia moderna. Aunque él vivió unos pocos cientos de años antes de Hitler. Se cree que Lutero, tuvo una influencia significativa en el pensamiento Hitleriano y la persecución de los judíos:

...Las otras obras importantes de Lutero, sobre los judíos fueron sus 60.000 mil palabras en tratados [Sobre los judíos y sus mentiras]... publicado en 1543 tres años antes de su muerte. Lutero sostuvo que los judíos ya no eran más el pueblo elegido sino "el pueblo del diablo". Se refirió a ellos con violencia y con un lenguaje vil. Lutero propuso quemar las sinagogas, destruyendo los libros judíos sobre la oración, prohibiendo a los rabinos predicar y apoderándose de los bienes y el dinero de los judíos, destruyendo sus hogares para que estos "gusanos envenenados" sean forzados a trabajar o sean expulsados "para siempre". En las propias palabras de Lutero:

"Nosotros tenemos la culpa de no matarlos" o sumarlos a una sanción por asesinato.<sup>28</sup>

En el periódico de la Iglesia en Inglaterra el 4 de agosto de 1944, William Ralph, decano jubilado de la Catedral de San Pablo en Londres, escribió:

"Si queremos encontrar un chivo expiatorio en cuyos hombros, pongamos las miserias que Alemania ha traído sobre el mundo... estoy más y más convencido de que el peor genio del mal de ese país, no es Hitler o Bismarck o Federico el Grande, más bien es Martín Lutero"...<sup>29</sup>

# Última expiación

En la luz de los peores casos personas como Hitler ¿es posible, que ellos hayan sido personajes designados con un rol principal en la Historia y la vida, con el propósito de demostrarnos la ilimitada paciencia y amor de Dios? Consideremos, Romanos 9:

Porque la Escritura dice a Faraón; "Para esto mismo te he levantado, para mostrar en ti mi poder y para que mi nombre\* sea anunciado por toda la tierra". Pues a Moisés dice: "Tendré misericordia del que yo tenga misericordia y me compadeceré del que yo me compadezca, de manera que de quien quiere tiene misericordia y al que quiere endurecer, endurece" (Versículos 15–18).

Jesús, proveyó la expiación final (una vez), y una vez para siempre, independientemente de los delitos. La definición moderna de expiación es:

Una reparación hecha por el bien de una relación dañada; compensación por un error, reparación por un delito o lesión.

Creo, que esta expiación se manifestará plenamente algún día, cuando los ofensores "puestos en Cristo" (Romanos 13.14), de todo corazón, desearán subsanar los daños que causaron y restaurar su relación con Dios y con la gente.

<sup>\*</sup> En la cultura judía a lo largo de la historia, el nombre de un personaje representa su carácter.

Solía pensar que el juicio futuro sería una especie de corte divina, con mano dura, en el tribunal divino; pero he llegado a comprender que nadie, alguna vez, ha experimentado un cambio de corazón o se ha sentido profundamente mal, por medio de la coerción o el castigo. Creo, que el verdadero juicio es correctivo, cambiándose desde adentro hacia afuera, convenciendonos con el constante comprender los cambios en la vida en proporción de cómo hemos tratado a otros. Esto es, lo que impulsa a los hijos pródigos volver a casa.

Al contemplar aquellos que te han lastimado de manera significativa, a través de toda una vida pregúntate a ti mismo, ¿Qué sería más satisfactorio para ti, que estos ofensores fueran puestos a un castigo eterno tortuoso, y sin fin, o el saber que en algún punto llegarán a estar profundamente conscientes de sus acciones y genuinamente desearan hacer lo que sea necesario para corregir sus ofensas? Thomas Talbott, en su libro, *The Inescapable Love of God* [El inescapable amor de Dios], dice:

Contrariamente a la creencia popular, el principio antiguo testamento sobre la justicia por venganza como "ojo por ojo y diente por diente", nunca se instituyó con el propósito de justificar castigos severos por delitos graves; algo que nadie en ese momento habría cuestionado, todo por lo contrario fue instituido con el propósito de prevenir el castigo excesivo, tales como la pena capital, todo en un intento por intercambiar una de menos proporción. ...Dado el principio Escritural, sobre la represalia en igual proporción, (lex talionis), ¿Qué tipo de delito podría el tormento eterno, ser una justa represalia?.. O ¿Cómo podría, alguien finito, limitado en poder, conocimiento y sabiduría, aún más; sujeto al engaño de la ceguera hacer alguna vez algo, en forma que mereciera tal castigo como justa recompensa?<sup>30</sup>

El punto principal de la Ley Levítica era, satisfacer las demandas de justicia para los ofendidos y para restaurar al ofensor dentro de la sociedad, no para expulsarlos. ¿Acaso no suena esto más en armonía, con un Dios justo y amoroso?

## Lo que es bueno para Pablo, también es bueno para Hitler

Al considerar si Dios redimirá (readquirir) a todas las personas de la muerte en relación a la consecuencia de Adán, creo que es difícil para la mayoría de la personas superar dos obstáculos. Primero, que todo el mundo es redimible y segundo, que si es posible para cualquiera tener la oportunidad de creer en Cristo después de haberlo rechazado, ya sea a sabiendas o sin saberlo en el curso de esta vida. Vamos explorar ambos obstáculos. Primero,

¿Hay algo redimible en cada persona? Es el peor ofensor o criminal digno de salvarse? ¿Podría algo bueno salir de los Hitlers, de los Kim Jong-Il, de los Saddam Hussein, los budistas o, algo más cerca de casa; digamos, un jefe descorazonado, un miembro de la familia abusivo, o un cretino cerca de tu casa? No necesitamos ir tan lejos para encontrar las respuestas, que en el mismo apóstol Pablo".

"Anteriormente yo era un blasfemo, un perseguidor y un contumaz; pero Dios tuvo misericordia de mí, porque yo era incrédulo y actuaba con ignorancia. Pero la gracia de nuestro Señor se derramó sobre mí con abundancia,... Cristo Jesús vino al mundo a salvar a los pecadores, de los cuales yo soy el peor y más grande de todos". Pero así mismo me fue mostrada su misericordia, que en mí, Jesucristo muestre toda paciencia como una senda para aquellos que creerán en él, por medio de los tiempos de vida abundante" (1 Timoteo 1. 12–16, MLT).

Pablo no estaba buscando una experiencia de venir a Jesús. Su "conversión" no fue porque él estuviera buscándolo, porque era digno, bueno, o incluso una buena apuesta por ofrecer, no en absoluto; solo fue porque Dios tomó el aparente caso perdido, digamos el Hitler de su tiempo, para revelarnos que dentro de todos yace una buena semilla aun sin germinar, lista para ser reanimada por el encuentro de un renacimiento con la vida hacia el amor. Si Pablo, el egoísta, ignorante, incrédulo, blasfemo, asesino, y auto-proclamado "número uno entre los pecadores", pudo calificar para ser vencido por la gracia iluminadora que finalmente, lo llevó al arrepentimiento, ¿Por qué Hitler no podría calificar?, ¿Quién está lejos de no poder calificar?

Esto no es sólo una pequeña historia agradable, con un final feliz meramente e intrascendente. Más bien, esta es nuestra historia. Lo que es bueno para Pablo o Hitler, también es bueno para ti, y para mí, en esencia para todos; los que alguna vez deambularon en la oscuridad, buscando cualquier cosa o algo, tal vez a Dios. Todos en este mundo son infinitamente de mucho valor y en última instancia redimible a Dios, no importa que parezca sin esperanza el caso de sus vidas, o existencia en una determinada temporada.

Esto, nos acerca al siguiente gran obstáculo que las personas encuentran. ¿Tendrá realmente la gente otra oportunidad de creer después de rechazar a Dios en esta vida?

# **CAPÍTULO ONCE**

# EL AMOR NUNCA FALLA PARA UNO,

#### NI PARA NINGUNO

"La única victoria que el amor puede disfrutar es en aquel momento cuando el ofrecimiento de amor es respondido por devolver el mismo amor. El único triunfo final es un universo amado por Dios y enamorado de Dios". -William Barclay

Estoy positivamente perpleja cada vez que comparto con mis amigos cristianos las fabulosas buenas nuevas del plan de Dios para salvar a todos, y que algunos de ellos sin tomarse su tiempo para considerar algunos de mis valiosos puntos de vista, o entender el proceso que me llevó a esta creencia; o tomarse el tiempo en cualquier momento que sea para analizar las posibilidades de esto, responden con algo así como, "¡oh! que pena por ti, Julie".

Tal vez podrían estar genuinamente tristes porque creen que me he extraviado y que también estoy llevando a otros a extraviarse, hasta algunos han sugerido que voy a ser culpable por enviar gente al infierno. Otros han dicho que yo también terminaría ahí. La verdad, es muy difícil para mí llegar a molestarme por ir a un lugar donde estoy doscientos por ciento segura que no existe. Hay muchos otros que responden algo así como, "Estas son noticia deprimentes." ¿Oh, Dios salvando a todos es deprimente? Luego te preguntarías por qué estas personas harían cualquier intento de evangelismo.

Después de compartir en mi blog acerca de mis creencias sobre Dios y la total salvación para todos sin lugar a preguntas innecesarias, una vez tuve un lector que respondió algo así, "Ese tipo de enseñanza es indigerible y en desacuerdo con la imagen de un Dios amoroso".

He tenido que pensar mucho acerca de por qué alguien podría sentirse de esta manera y la única cosa que puedo entender es: que si el infierno no es verdad y Dios va a salvar a todo el mundo, entonces luego estas personas se sienten que nunca más serán "especiales".

Tal vez ese tipo de Dios les parece injusto y "desamoroso" para ellos porque en última instancia no rechaza absolutamente a los, "indignos pecadores" al margen de los muchos factores involucrados. Tal vez estas personas también sienten que su "decisión" de seguir a Jesús no es nada mejor que los demás. Han sido elevados en la iglesia bajo la impresión de que son más merecedores de un lugar en el cielo que todos los pecadores e incrédulos, especialmente desde que fueron ellos quienes "escogieron a Jesús ahora", lo cual resultó en muchos sacrificios, buenas obras, y un comportamientos adecuados a lo largo de sus vidas para estar a la par junto con esa decisión. Pero acaso no deberían detenerse lo suficiente para considerar la posibilidad de que todos son incluidos igualmente como especiales, podrían sentirse deprimidos de que su decisión basada en el "libre albedrío, "fue aparentemente todo por nada. Aparentemente, la gracia y el favor inmerecido que han profesado toda su vida, no es realmente del todo libre o favorable cuando se trata de algunos otros. En esencia, su tristeza por mí debe ser realmente la tristeza de sí mismos.

Si están tristes, yo estoy aún más triste de que estas personas no estén dispuestas a considerar la posibilidad de que su Dios sea incondicionalmente amoroso y más victoriosos sobre su creación de lo que nunca han oído hablar o le hayan dado algún crédito por eso; no quieren contemplar la idea de que Dios algún día podría despertar la semilla dormida en cada persona al máximo de su belleza, claridad y pureza de su irresistible amor por ellos. No quieren considerar la posibilidad de que cada persona esté en una agenda o tiempo diferente para ser atraído a una relación con Dios, tal vez la mayoría no vean esta realidad fructificar durante esta vida.

En su blog, No Escrito Con Tinta", mi amiga Barb Riley encapsuló maravillosamente el proceso individual de despertar al amor y a la luz...

Cada vez que necesito despertar a mi hija por la mañana, todo lo que tengo que hacer es abrir sus persianas, permitiendo que un pequeño destello de la luz solar se asome dentro de su dormitorio, y voila... está totalmente despierta y lista para aprovechar el día. Luego está mi hijo, podría levantar completamente sus persianas, jalar de sus cortinas, o encender la luz de su dormitorio, pero aun después de todo pareciera que el entorno iluminado no lo afectará en absoluto.

¿Cómo es que él es lo opuesto a mi hija, aun siendo creado por el mismo par de padres? ¿Podría ser que Dios lo hizo así? si es así, ¿crees que hay algún mérito en la comparación de su limitación física (falta de respuesta a la luz) o a lo que biblia enseña acerca de comprender las limitaciones espirituales de uno?

En Juan 6.44, Jesús le dice esto a sus discípulos, "Ninguno puede venir a mí, si el Padre que me envió no le trajere"; La primera vez que leí el pasaje de Juan recuerdo pensar, bueno, eso no es justo; ¿Que si el Padre no trajere a alguien? ¿Significa esto que no hay nada que alguien pueda hacer?

¡No! porque las buenas nuevas son, realmente buenas nuevas, ya que en capítulos más adelante, Jesús dice: "Y yo, si fuere levantado de la tierra, a todos atraeré a mí mismo". (Juan 12.32). Qué hermosa es esta palabra de cinco letras: ¡todos! algún día este verso, "Entonces abrió sus mentes para entender las Escrituras" en (Lucas 24.45) será verdad para todo.<sup>31</sup>

# ¿Solo una oportunidad?

He preguntado a la gente ¿"Dónde en la Biblia dice que solo en el curso de esta vida, es nuestra única oportunidad que tenemos para ser salvos"? A la cual usualmente responden con Hebreos 9.27: "Y de la manera que está establecido para los hombres que mueran una sola vez, y después de esto el juicio". Sin duda este es el versículo que yo también fui enseñada a interpretarlo como tal y usarlo en mis años de entrenamiento en el evangelismo, pero si examinas el versículo más de cerca, ¿Realmente dice algo acerca de tener una sola oportunidad para ser salvos? Todos los hombres son designados para morir, es un hecho establecido no hay duda, si, habrá algún tipo de juicio la Biblia parece indicar que durará por todo una era. ¿Pero dónde está en este versículo, la supuesta enseñanza de una sola oportunidad, y luego, lo siento estás condenado para siempre? Estoy bastante segura que la gente da el salto mental aquí, porque asumen que el juicio es un evento "o estás dentro o está fuera" basada en una falsa teología.

Siempre me enseñaron en la iglesia que Jesús pagó por mi deuda de ir al infierno. Si Jesús pagó mi deuda y esa deuda era un castigo *eterno* ¿no

significa que Jesús tuvo que ir al infierno eternamente en mi lugar? ¿Cómo es esto entonces, que lo único que le sucedió es que solo murió? Sin lugar a dudas él venció a la muerte en la cruz, pero el hecho es que él no quitó las consecuencias del pecado. Todavía tengo que morir (literal o figurativamente). Lo que él sí hizo fue llevar a la muerte conmigo y declarar la victoria sobre ella haciendo un camino de liberación para que yo pudiera ser resucitada.

Pablo se refirió a Jesús como el "segundo Adán". El segundo Adán no vino para quitar la consecuencia del primer pecado de Adán (muerte) sino para revertir los efectos del pecado y la muerte; conquistando su permanencia a través de Jesús, todos los descendientes de Adán (todas las personas) serán resucitadas de nuevo a una vida imperecedera. Ahora que entiendo que la gente no está limitada a creer en Cristo únicamente en el transcurso de esta vida mortal, sino que Jesús vino a conquistar la muerte, y no el infierno, entonces es aquí cuando estos versos una vez confusos, ahora encuentran una nueva luz, tales como 1 Corintios. 15.22–23: "Porque así como en Adán todos mueren, así también en Cristo todos serán vivificados pero cada uno en su propio orden..."

# ¿Todo el mundo realmente obtiene una oportunidad justa ahora?

Si eres como yo, tal vez te has preguntado cómo podrían todos en esta vida posiblemente haber tenido la misma oportunidad justa de oír acerca de Jesús, o creer en él antes de morir. Si no te has hecho esa gran pregunta, quizás es porque tú si has tenido la oportunidad justa y apropiada de oír, pero has desestimado el hecho de que la mayoría no la han tenido. Cuando realmente lo meditas, el cristianismo evangélico promueve un escenario en el cual la oportunidad de ser salvos está más directamente relacionada con el lugar geográfico donde nacieron. Es decir, tu oportunidad de creer en Jesús está mucho más fuertemente relacionada con el hemisferio, el país, la familia y la religión que tuviste o la buena suerte con la cual naciste.

Una vez más, vemos la mentalidad del "club especial" en acción. Es fabuloso si naces dentro del club, "pero mala suerte para ti " si eres uno de los miles de millones que no nacieron dentro del club, la mayoría de nosotros deberíamos sentirnos un poco incómodos con la realidad que a través de los siglos el cristianismo ha sido principalmente "la religión del

hombre blanco". Una gran mayoría del mundo que históricamente no escucharon acerca de Cristo son los asiáticos, africanos e indios, hemos tratado de suavizar esta realidad diciendo que Dios ha sido justo porque de alguna manera se reveló a estas personas, pero si ese es verdaderamente el caso, ¿Por qué hemos estado enviando misioneros? ¿Y qué hay de aquellas personas que vivieron siglos antes de los misioneros?

La mayoría de cristianos probablemente se opondrán a comparar el cristianismo con una membresía de club, indicando que cualquier persona puede ser parte del club. ¿Pero, puede alguien realmente ser parte de tal si no saben que el club ni la membresía existe? ¿Desearían unirse al club una gran mayoría cuando las condiciones nunca fueron favorables desde su nacimiento para jugar con tales reglas? como, "te unes al club o te quemas para siempre en el infierno"?

Pero si aún no estás totalmente convencido de que hay serios problemas con nuestra teología tradicional sobre la salvación, contrasta tu vida o educación con los que están mentalmente, físicamente, psicológicamente discapacitados o con los severos adictos que son impotentes para romper sus ciclos de adicción, u otras personas afectadas por la pobreza que mendigan para sobrevivir, niños que son físicamente abusados y abandonados por los padres o cualquier persona que es espiritualmente abusada por "cristianos" padres o tal vez iglesias. ¿O qué hacemos con todos esos millones de personas que vivieron antes de Jesús? ¿Van a ser culpables por "rechazarlo"? ¿Qué hay de los miles de millones que han crecido como fieles devotos seguidores de sus religiones, siendo eso todo lo que conocían?

Tan pronto como sugiero que la mayoría de la gente no ha tenido la justa oportunidad de escuchar y creer en el evangelio, a menudo oigo versos citados como Romanos 1.20 donde las personas estan supuestamente "sin excusa" por no creer, pero espera un minuto, si lees este pasaje en contexto y especialmente en una presentación más literal (vs. 18–25) encuentras un mensaje muy diferente:

Porque la ira de Dios es revelada desde el cielo, sobre la irreverencia e injusticia de *las personas que están injustamente suprimiendo la verdad*, porque lo que es conocido de Dios *es claro entre ellos*, porque Dios hace que sea evidente para ellos... [Estas] personas están sin excusa. *Los que conocen a Dios...* se hicieron vanos en sus

razonamientos y se entenebreciendo en su necio corazón. (Romanos 1.18–25, MLT).

Las personas mencionadas en este pasaje eran aquellas que ya conocían a Dios, no dice nada sobre todas las personas que en todas partes ya tenian, intrínsecamente pleno conocimiento acerca de Dios, más bien, acerca de aquellos que no fueron fieles con la información son precisamente esta gente que está sin excusa.

## Estructurados para fallar

Demasiadas personas tratan de divorciar el amor de Dios de su justicia, por supuesto que el exige y requiere justicia. Pero dime, ¿como podría la tortura sin fin hacia alguien aún por las más graves conductas a lo largo de ochenta años, ser considerada equitativa? Pablo declara expresamente en Romanos 11.32: "Porque Dios sujetó a todos en desobediencia, para tener misericordia de todos". Aparentemente, los mismos todos, que han sido sujetados en desobediencia, sin ninguna opción al respecto, se les mostrará misericordia. La justicia perfecta extiende un remedio amoroso y restaurador para todo pecado, porque todos fuimos creados por naturaleza defectuosos la humanidad fue intencionalmente "establecida" para una inevitable falla, quizás para aprender lo que no se puede aprender de otra manera.

Muchas iglesias de hoy enseñan que la caída de Adán y Eva fue básicamente el "Plan B", dicen que Adán y Eva fueron creados perfectos y estaban destinados a permanecer perfectos, mientras que Dios estaba meramente causando "daño por su control" al poner en marcha una solución por su inesperado pecado, pero si el Plan B, es aún posible y Dios no planeó en absoluto o esperaba que pasase lo que pasó en el jardín de antemano, ¿Diríamos que Dios arrojó sus manos impotentes a causa del "Libre albedrío del hombre? "Entonces ¿Qué asegura que mantendrá a su creación libre de la necesidad de un plan C, o tal vez un Plan D posteriormente? Si Dios realmente primero debe dar una solución al "libre albedrío" de los seres humanos. ¿Luego que es lo que realmente detendría al hombre de no seguir arruinando su plan continuamente?

Afortunadamente Adán y Eva no estropearon el plan A, porque todo el tiempo *la caída fue el Plan A*. Aunque difícil de creer pero, ¡sí! Adán y Eva fueron creados para caer. Hay una ley creada por Dios en la Torá que

resume el plan A, en el cual Dios toma la responsabilidad del estado caído de su propia creación: "Si un hombre cava un hoyo y no lo cubre y luego un buey o un asno cae en él, el propietario del hoyo hará restitución" (Éxodo 21.33–34), Stephen Jones en su libro *Free Will* [Libre albedrío] explica:

Dios es de ambos, el dueño de la fosa y el dueño del buey (Adán). Primero, Dios cavó un hoyo, porque creó una oportunidad para que Adán pecara. ... Eso lo hace a Dios legalmente responsable por su propia ley, la cual crea la misma "tensión" que demandará una restitución. ... El hecho es que Dios conocía el fin desde el principio, no fue tomado por sorpresa, cavó ese pozo y lo dejó descubierto porque tenía un plan, y el plan requería que el hombre cayera por las propias leyes de responsabilidad, Dios, es entonces él responsable. ¿Y luego qué hizo Dios en vista de eso? Envió a su hijo unigénito que fue levantado en la cruz para atraer a todo los hombres a sí mismo (Juan 12.32). ... El buey ahora es suyo.<sup>32</sup>

# ¿Todos realmente significa todos?

Sé por experiencia, que tan pronto como una persona sugiere que todos las personas van a ser salvas, los diversos tipos de teólogos seguros de sí mismos se lanzan en picada y dice: "Bueno ya sabes, 'todos' no significa en realidad *todos*". Y luego mencionan algunos versos, donde no todos significan todos en el mundo, tal vez todas las personas de cierto grupo o clase, ¡genial! Estoy de acuerdo en que hay momentos en que todos, pueden significar un número limitado de personas en contexto. Cierto, sin embargo, hay varios pasajes que son por estructura elaborados en una manera que incluso hasta los más acérrimos escépticos, no podrían negar más allá de toda claridad que todos significa TODOS:

"Así que, como por la transgresión de uno vino la *condenación a todos los hombres* de la misma manera por la justicia, de uno vino a *todos los hombres la justificación de vida*" (Romanos 5.18).

Si vamos a decir que "todos" quienes serán justificando vida a través de Jesús no son realmente todos, entonces vamos a tener que admitir que la condenación causada por el pecado de Adán no afecta a todos (véase también Romanos 11.32).

En Romanos 14.11 leemos: "¡Vivo Yo! dice el Señor, que ante mí se doblará toda rodilla y toda lengua confesará a Dios". Es una locura pensar que cualquiera se inclinaría en sumisión y legítima alabanza a Dios por coerción en su inevitable camino hacia el tormento eterno. Filipenses 2.11 dice: "Que toda lengua confesará que Jesucristo es señor". Las Escrituras dicen repetidamente que todo aquel que confiesa que Jesús es el señor es salvo (Romanos 10.9 y 1 Corintios 12.3) también Jesús hizo una aclaración muy importante cuando les dijo a los fariseos que las confesiones falsas o honra de labios no sincero, Dios no lo tomaría en cuenta ni sería nada útil (Mateo 15.8).

Aun en la tradición judía moderna, hay un reconocimiento de esta salvación completamente inclusiva. En *The Secret Life of God [La vida secreta de Dios]*, el Rabino David Aarón establece:

La redención final debe ser universal alcanzando a todo el mundo. Por lo tanto, el final de esta gran "historia de amor" es la venida del mesías, que negociará la paz mundial e inspirará el amor. Es allí entonces que la conciencia de la misteriosa unidad divina y el éxtasis del amor abrazará y llenará a todos. "Entonces el conocimiento de Dios se llenará por toda la tierra como las aguas que llenan los mares" (Isaías 11.9).<sup>33</sup>

Sin estas u otras invaluables perspectivas históricas sobre la Escritura, el verdadero significado del evangelio de Cristo pasó a ser cambiado, ignorado, silenciado, distorsionado, perseguido y finalmente perdido completamente. Aquellos quienes permanecieron en acuerdo con el alcance de la misericordia ilimitada de Dios fueron silenciados.

Pero hoy principalmente a través del Internet la verdadera implicación del Evangelio está siendo revivido, liberado, para traer lo mágico y hermoso del plan de Dios, de nuevo en circulación en todo el mundo. En su libro, *Velvet Elvis* [Terciopelo Elvis], Rob Bell dice:

La Biblia pinta un cuadro mucho más amplio acerca de la salvación; describe toda la creación siendo restaurada. El autor de Efesios escribe que todas las cosas serán reunidas en Jesús, la salvación es que todo el universo es traído en plena armonía con su creador,

podemos unirnos a este movimiento que es tan amplio y profundo, y tan grande como el universo mismo.<sup>34</sup>

# ¿Por qué evangelizar?

Algunas personas han sugerido que si mi entendimiento del Evangelio es verdad y todo el mundo se va a salvar al final de alguna manera, ¿Entonces cuál es el punto de compartir? Dicen ellos, en su blog, Jacob Beaver ofrece su perspectiva:

Han habido afirmaciones que si hay una posibilidad que Dios ciertamente es el salvador de todos (1 Tim. 4.10), entonces no habría necesidad de misioneros o de compartir el Evangelio con otros. ...Pero siempre hay necesidad de las buenas nuevas. ...Con mucho gusto compartiré con alguien las Buenas Nuevas de Jesucristo. Que Dios los ama tal como son, y que no hay nada que puedan hacer para cambiar eso. Con gusto le diré a alguien que vive en su propio infierno, que ya no tienen que vivir así y que hay esperanza. Comparto mi fe ahora como nunca antes lo hice, porque el verdadero Evangelio me emociona al punto que deseo honestamente, que otros también conozcan las buenas nuevas de Jesús; es liberador y lo mejor que una vez he oído.<sup>35</sup>

# ¿Podemos realmente amar sin el supremo amor?

Hace un tiempo, una amiga expresó frustraciones sobre su iglesia local. Admitió que, en los muchos años que había estado asistiendo, no había visto crecer la membresía en unidad ni siguiera un poco. Manifiesta sentir como si hubiera una enorme barrera, evitando que la gente avance en su relación con Dios como también el uno con el otro. Sus siguientes palabras lo resumieron todo:

"Por alguna razón, parece que no sabemos cómo amar".

Todo lo que podía pensar era la imagen del dios monstruoso que hemos construido, es solo una completa religión y la industria de megaiglesias alrededor. Durante siglos hemos enviado misioneros, adoctrinando al mundo entero con nuestras distorsiones, tergiversaciones y malas interpretaciones, sin embargo que ignorantes hemos sido de ellas.

Hasta que entendamos que el amor realmente conquistará a todos, ese amor nunca fallara (1 Corintios 13.8), que la misericordia triunfará sobre el juicio (Santiago 2.13) y que cada persona que alguna vez vivió, es una auténtica expresión infinitamente valiosa del verdadero Padre (y que algún día lo reflejará) nunca sabremos verdaderamente lo que es amar, como nuestro padre ama. Pero cuando finalmente lo entendamos, nos daremos cuenta de que todos sus hijos son dignos de ser valorados. Cada persona que conozcamos, pasará a ser de mucho valor para nosotros y nos daremos cuenta de la gran responsabilidad que tenemos, en la forma en que tratamos a otros sabiendo que serán parte de nuestro futuro.

Tal vez el pensamiento se ha cruzado en tu mente como sucedió conmigo cuando empecé a descubrir estas cosas, me pregunte ¿Es esto una nueva enseñanza? Y si no, ¿Por qué es que nunca he oído nada de esto antes? Se esperaría que cualquier enseñanza creíble de las escrituras tenga un largo y profundo historial ¡Verdad! Este es el momento de echar un vistazo y ver lo que podemos desenterrar en los viejos archivos de nuestra herencia cristiana.

# **CAPÍTULO DOCE**

## INVESTIGANDO EL EVANGELIO HISTÓRICO

El internet, con su acceso ilimitado a la información, ya sea sobre lo antiguo o lo más actualizado, es en todo sentido, el plan más brillante de Dios en nuestros tiempos. Se solía sugerir, que el conocimiento humano se duplicaría de siglo en siglo; pero hoy se sugiere, que se duplique rápidamente en solo pocos meses y aún está creciendo, convirtiéndose mucho más rápido y mejor cada día. En resumen, el conocimiento se está incrementando exponencialmente.

Afortunadamente, la disponibilidad de información ya no está limitada a unos pocos poderosos, mientras que el resto de nosotros solo nos sentamos en total dependencia. Ahora, casi cualquier persona puede tener suficiente información para aprender lo mismo que cualquier otra persona sobre cualquier cosa, si el deseo está en ti. En este caso, tú y yo tenemos la capacidad de documentarse más sobre los Escritos antiguos; libros y ayuda lingüística que mucho tiempo atrás, estaban solamente disponibles en muy pocas librerías oscuras, e incluso en raras colecciones. A medida que esta información ha pasado a estar disponible para la gran mayoría de personas inquisitivas y de mente abierta, es cuando muchos están descubriendo la maravillosa verdad del evangelio, que en realidad siempre significó *buenas noticias* en todo el sentido de cada palabra, para la mayoría de los primeros cristianos.

A través de los escritos históricos en su mayoría en inglés, podríamos encontrar indicaciones, de conocidos líderes de la Iglesia, del primer y segundo siglo, quienes creyeron y enseñaron la reconciliación universal; por aquel tiempo, cuando el cristianismo recién empezaba. Encuentro el hecho muy sorprendente, en razón a cuanta evidencia escrita y en registros o disertaciones públicas existen, las cuales antes de los días del Internet, habían estado suprimidas o escondidas del panorama público.

En resumen, los padres de la Iglesia oriental del siglo primero después de Cristo, de alguna manera hasta los días de hoy, han mantenido una teología conocida como la reconciliación universal. La Iglesia oriental, desde el principio fue la reunión de creyentes que emergieron de Pablo y otros escritores, basados en los evangelios, el fundamento que hoy en día se llama la Iglesia ortodoxa del este.

La Iglesia occidental, que surgió de la primera tradición oriental, era la Iglesia romana (católica). Ya hemos explorado un poco sobre los primeros líderes de la Iglesia occidental, que contribuyeron a la adopción de la doctrina del infierno (Tertuliano, Jerónimo y San Agustín); entendiendo que esto tomó alrededor de cinco siglos, después de Cristo, para que esta posición se haga ortodoxa. Recuerde, que gran parte de la proliferación y la vitalidad de la Iglesia romana política, era usar el miedo, el control y las indulgencias, como herramientas de negociación para mantener a la Iglesia en los negocios. En resumen, el infierno era bueno para los negocios. Eso mantuvo a la Iglesia y las arcas llenas, en un momento en que Roma dependía del celoso homenaje político, por sus conquistas en Europa y más allá.

A medida que pasaban los siglos, la salvación universal, siempre se mantuvo por unos pocos en el occidente, pero, a menudo eran suprimidos o marginados, especialmente una vez que el infierno se convirtió en la posición ortodoxa de la Iglesia. Esta tradición pasó a la Iglesia protestante, dado que los líderes de la reforma, fueron levantados a lo largo de la Edad Media, bajo el fundamento de esta teología.

Aquí tenemos, algunos adherentes a la teología de la Reconciliación Universal en la historia, la cual podríamos reconocer: Los Anabaptistas, William Law, Sir Isaac Newton, Víctor Hugo, Anne Bronte, Señor y Señora Byron, Robert y Elizabeth Browning, George Washington, Florence Nightingale, Abraham Lincoln, Hans Christian Anderson, Harriet Beecher Stowe, George MacDonald, Hannah Hurnard, (*Hinds' Feet on High Places*), William Barclay, y Andrew Murray. Busqué en Google, cualquiera de estas personas como yo lo hice, para encontrar sitios webs que ofrecen algunas de sus aseveraciones universales, escritos, u otras enseñanzas.

Una de mis escritoras favoritas de principio del siglo 20 es Hannah Whitall Smith. Aunque leí su biografía y otras de sus obras, mientras era aún una joven adulta, no tenía ni idea de que ella creía en la reconciliación universal. De hecho, escribió un libro sobre su viaje personal, a la creencia en el plan de Dios, para salvar a todos, llamado: *The Unselfishness of God* [La abnegación de Dios]. Me he sentado en sermones donde pastores, no conscientes de la implicancia, citan este libro como "herético", porque inconscientes editores quienes publicaron sus obras en décadas recientes,

sacaron tres capítulos enteros; donde ella relata el resplandecer de sus creencias inclusivistas. Aquí hay algunos conmovedores pensamientos seleccionados al azar del culminante, (borrado) capítulo final titulado (no sorpresa!), "La abnegación de Dios":

Siempre he sentido que esta vez mi real descubrimiento, sobre la abnegación de Dios, había comenzado. Hasta entonces, mientras que por un lado, me había regocijado en la salvación de mí misma, y la que había descubierto estaba secretamente acosada de vez en cuando, con un sentimiento torturador que, después de todo, era más bien una salvación egoísta, tanto para Él como para mí. ¿Cómo podría un Dios bueno disfrutar en el cielo, sabiendo todo el tiempo que una gran cantidad de los seres que Él mismo había creado, estaban condenados a la miseria eterna, a menos que Dios fuera un Dios egoísta?

Pero yo sabía, que la Biblia decía, que Él era un Dios de amor, la cual yo había supuesto que debía ser cierto, pero siempre había existido en el fondo de mi mente este sentimiento secreto de que su amor no podría pasar la prueba, en la comparación con lo ideal del amor en mi propio corazón. Creía que era pobre e imperfecto, como mi propio amor, nunca podría haber disfrutado yo en el cielo, mientras que uno de mis hijos, no importa lo conflictivo que fuera, sería excluido.

La idea que Dios sí pudo, y es más, que realmente disfruto en sí mismo, mientras que innumerables, miles de sus hijos, fueron excluidos, me pareció un fracaso en el elemento más esencial del amor. Así que igual de agradecida, como me había sentido por las bendiciones el perdón, la seguridad y la verdadera esperanza del cielo para mí, aún todavía a menudo me sentía como si después de todo, el Dios que yo adoraba, era un Dios egoísta, que se preocupaba más por su propia comodidad y su propia gloria, que por los pobres seres sufrientes, que Él había creado.

Pero luego empecé a ver que la amplitud del amor de Dios, que estaba muy lejos, más allá de cualquier amplitud que yo pudiera concebir; ¿Que si tomare toda generosidad del amor, en el corazón de toda madre, de todo el mundo, y lo juntaré todo para multiplicarlo por

millones de veces? Aun todavía sólo entendería, una muy tenue idea de la abnegación de Dios.

Cada pregunta dudosa fue respondida, y estaba llena de un deleite ilimitado en el pensamiento, de haber sido creada por tal generoso Dios nuestro Creador; que por las propias leyes de la moralidad, estaría obligado a cuidar adecuadamente de las criaturas que había creado, la cual debería ser responsable de su bienestar. Vi que Dios era bueno, no sólo religiosamente, sino realmente bueno en el más verdadero sentido de la palabra. Y que un buen Creador estaría por supuesto sujeto a hacer que todo saliera bien para las criaturas que había creado.

Mis propios sentimientos como madre parecían haber luchado con lo que había creído de Dios, pero ahora entraban en perfecta armonía... La mayoría de mis ideas sobre el amor y la bondad de Dios, habían sido el resultado de mi propia experiencia como madre, porque no podía concebir que Dios me creara, con una mayor capacidad de desprendimiento y auto-sacrificio, que Él mismo poseía...

Desde que tuve esta percepción del corazón de Dios, desde la perspectiva de una madre, nunca he sido capaz de sentir la más mínima ansiedad por alguno de sus hijos; y por sus hijos, no solo me refiero a los buenos, sino también por los malos, con la misma medida. Tenía, en definitiva, una revelación irresistible de lo intrínseco, e innata bondad y generosidad de Dios, la cual desde entonces nada ha sido capaz de borrarlo.

Todavía hasta ahora la única cosa que me resulta muy difícil de tolerar, es cualquier cosa que calumnie el carácter de Dios. Nada más importa que solo esto, porque toda nuestra salvación depende única y enteramente de lo que Dios es; a menos que él no nos pruebe de ser absolutamente bueno, absolutamente desinteresado, y absolutamente justo; nuestro gran asunto de la vida, está absolutamente sin esperanza. Dios es nuestra salvación y si nos falla, incluso en el más mínimo grado, no tendríamos otro lugar a donde recurrir.\*

<sup>\*</sup> Los tres capítulos (en inglés) editados fuera de los libros originales de Hannah se encuentran en www.tentmaker.org/books/unselfishness-of-god.htm.

# Mi propia historia

Cuando leí, aquellas palabras, todo en mi corazón, espíritu y mente de madre, resonó con el corazón de Hannah. Creyendo en la vil superstición del infierno; había lastimado mi vida y mi percepción de Dios por demasiados años. ¿Cómo millones de personas en este mundo, también han sido lastimadas más allá de todo reparo en esta vida, debido a la falsa visión de Dios, arremetido sobre ellos?

En mis viajes a países en vías de desarrollo, una vez fui muy crítica, acerca de la clara ridiculez de muchas de sus supersticiones religiosas, pensando que estaba muy por encima de ese tipo de engaños e ignorancia. Pero en estos días, me doy cuenta de que yo estaba quizás peor (y en algunos aspectos más engañada) que ellos, porque declaraba mentiras, sobre el carácter de Dios, mientras creía y profesaba, que estaba de alguna manera, muy por encima del error. Pero la verdad, es que he vivido en la misma esclavitud del miedo, como en cualquier otra religión del mundo, las mismas supersticiones, las mismas tradiciones ciegas de los hombres, que yo llamaba *verdad*.

Entonces, ¿Cómo es que hemos llegado tan lejos, terminando totalmente en la misma forma tradicional de aquellos que siempre estuvieron en el error? Tal vez, como resultado de la persecución romana contra cualquier cosa judía, por supuesto el cristianismo se desvió de las enseñanzas de los primeros, a quienes se les confió el más significativo pero a la vez oscuro simbolismo, entretejido a través de su historia y escritura. Pero nunca es demasiado tarde, para volver al sendero nuevamente. Es hora, de ponerse unos lentes nuevos y echar un vistazo a las Escrituras, como nunca lo hemos visto antes.

# Parte 3 Las escrituras a través de los lentes de la antigüedad

#### **CAPÍTULO TRECE**

#### **ETERNIDAD VERSUS EDADES**

A lo largo de los capítulos anteriores, he mencionado la inexistencia del concepto de la eternidad en las escrituras griegas o hebreas (en comparación con las traducciones modernas en español). Este capítulo es crucial para desentrañar la falsa enseñanza de un lugar de tormento eterno, o incluso la separación eterna de Dios. Sin reducir las implicancias de nuestra vida en el futuro con Dios.

Luego ¿por qué entonces, los traductores se torcieron y comenzaron a insertar el concepto de eternidad en las Escrituras? Anteriormente aprendimos que la palabra hebrea *olam* en la concordancia (Strong #5956), en realidad significa algo como, "detrás del horizonte" o "encubierto de la vista", la cual no significa o implica eterno, simplemente ha sido frecuentemente mal traducido, como *eterno* o *para siempre* a través del Antiguo Testamento; aunque la gran mayoría de las traducciones literales o los Interlineales, interpretan olam, como "época".

Así que, ahora volvamos a la palabra griega, frecuentemente traducida como: eterno, para siempre, o perpetuo, en el Nuevo Testamento. *Aión*, es un sustantivo que realmente se traduce como "éón", o en el equivalente español más común, la "época" (Strong #165), y es una de las palabras más frecuentemente mal traducidas en la Biblia.

Como su contraparte en español, "época", la palabra aión se define como "un período de tiempo, con un principio y un fin". Sin embargo, además de ser traducido correctamente como época, esta simple palabra también se ha traducido, en una serie de descaradas y erróneas palabras o conceptos, tales como: antiguo tiempo, principio del tiempo, mundo, mundo sin fin, eterno, eternidad, alguna vez, para siempre, hace mucho tiempo, nunca, viejo, y tiempo; solo para nombrar algunos.

Aunque *La concordancia de Strong*, no hace mención a algunas de la variadas palabras *aión*, es mal traducido, dentro de lo que ya tiene su propia palabra griega, tal como el mundo (kosmos), el tiempo (chrónos), el comienzo (arche) y el fin (telos). La forma adjetiva, *aionios*, en forma más literalmente, significa "perteneciente a una edad".

Para ilustrarte, he tomado una foto de pantalla, en este diagrama abajo del sustantivo, aión; esto es de una página del léxico en línea en http://biblestudytools.com, enmarcando las contradictorias definiciones, de las cuales, deseo llamar su atención. Como usted puede ver, la lista de *Concordancia Strong*, erróneamente enumera la definición de aión, como ambos un "período de tiempo" y "para siempre". Tenga en cuenta, que solo se traduce con precisión, dos veces.

#### **Aion**



El uso de la palabra *aión*, por razón de la variedad de palabras, frases y conceptos, debería ser una advertencia de interés para el lector. Ya que, la antigua lengua llamada en griego koiné en el Nuevo Testamento, era mucho más metódica y consistente que los idiomas posteriores. Las palabras griegas, también suelen tener significados más precisos. Por

ejemplo, el griego tiene por lo menos tres palabras para (amor): amor fraternal (fileo), amor romántico (eros), y el amor paternal incondicional (ágape). Sin embargo; las palabra aión y aionios, tienen un significado primario, y deben ser siempre época o pertenecientes a una época, respectivamente. Al margen, que muchos estudiantes o teólogos, defienden la gama de libertades de traducción, tomadas de estas dos palabras; también es cierto, hay muchos otros prominentes y respetados estudiosos de la Biblia de hoy, quienes discrepan por una traducción, más coherente y literal.\*

Aunque entiendo, la necesidad de traducir la Biblia, a manera que sea más relevante para los lectores modernos, el hecho de la cuestión es que, aión y aionios, no son palabras que cambian con el tiempo o el contexto. Esto puede ser verificado, al comparar una Biblia interlineal o una traducción literal, donde ambas palabras, siempre se traducen de manera exacta y consistente, a comparación de cualquier errónea traducción moderna. Es ahí, cuando aquellos versos, que una vez convergieron lo absoluto, o la idea de destrucción eterna, ahora se pueden ver bajo una nueva luz.

## ¿Puede aión, significar alguna vez la eternidad?

Si *aión*, podría posiblemente significar eternidad, ¿Qué significa su forma plural, "aiones"? ¿Puede la eternidad ser plural? En algunos pasajes se usa *aión* en el singular, mientras que en otros pasajes, se utiliza en la forma plural.

Efesios 1.21: "No sólo en esta edad (aión), sino también en lo porvenir..." Efesios 2.7: "... las edades (aións), por venir..."

Intente sustituir "eternidad", en los dos pasajes anteriores, y verá que es fácil de ver, por qué es algo que no se debe hacer. Piénsalo. ¿Es posible, que una palabra pueda significar ambas cosas, como un período finito de tiempo y también a la vez, fuera de tiempo o infinito? Continuemos mirando más ejemplos.

<sup>\*</sup> Ver la compilación al final de este libro.

## Si *aión* significa para siempre...

Los traductores de la Biblia eligen cómo traducir *aión*, dependiendo del sesgo teológico, que están tratando de preservar en cualquier pasaje dado. La NASB traduce el sustantivo aión como "eterno" o "para siempre eterno" (adverbios) cuarenta siete veces, de las 100 apariciones en el Nuevo Testamento. La KJV, lo traduce de esa manera, setenta y un veces de cada 100 apariciones. Si ellos, hubieran traducido consistentemente este palabra 100/por 100 veces, los siguientes versículos habrían leído algo así:

- Mateo 13.39: "...La siega es el fin del siempre (aión)"
- 1 Corintios 2.7: "...Antes de los siempres (aións)..."
- Gálatas 1.4 "...Para librarnos del para siempre (aión) mal presente".
- Efesios 2.7: "...Así que en los siempres (aións) venideros..."

Si *aión* significa simplemente "edad", y usted entiende, que en la historia actual, la cual estamos viviendo, se desarrolla en el tiempo, entonces usted, puede honestamente traducir *aión*, consistentemente 100% en absoluto. Descubriendo que la Biblia, tiene más sentido, de la forma en que se escribió realmente, sin necesidad del dañino control en preservar "la agenda del tormento eterno".

#### **Eonian Dios**

Una de las primeras preguntas, que la gente suele hacer a estas alturas es: "¿Cómo puede 'eonian', no significar eterno, dado que es un adjetivo usado para describir a Dios?"

¿El hecho de que Dios, es descrito como "eoniano," niega su eternidad o su calidad (o fuera del tiempo)?" ¡Absolutamente no! Este uso de las palabras por los escritores originales, está meramente describiendo uno de los muchos atributos de Dios, como ser El "Dios de los siglos", el reinado supremo sobre su plan, en los límites del tiempo. 1Timoteo 1.17, es el único verso que usa este adjetivo, en relación con Dios. La mayoría de las versiones modernas, presentan algo como esto: "Ahora al rey eterno, inmortal, invisible, al único Dios, sea honra y gloria para siempre y por siempre". Pero echemos un vistazo a la versión *Young's literal* (o cualquier otra versión literal): ...

...Y al Rey de los siglos, el incorruptible, invisible, único sabio Dios, sea honor y gloria, por los siglos de los siglos. Amén (YLT).

Este versículo no está apuntando a la cualidad duradera de Dios, más bien, está hablando directamente sobre su reinado, a través de los siglos. Como algo propio, en el entendimiento de los hebreos, sobre la duración de Dios, no creo que él tuviera que explicarle a nadie. Lo que habría sido como referirse al "hielo frío" o una "ducha húmeda".

#### La vida eoniana

La siguiente pregunta valida, que la gente inmediatamente hace, proviene de versículos como, Mateo 25.46: "Estos se irán al castigo eterno (eoniano), pero el justo a la (Eonia) vida eterna". Si Jesús, está hablando de vida eterna, por lo tanto; ¿debería también estarse refiriendo al castigo eterno? ¡correcto!

La vida eoniana, no es la vida eterna. La vida eonian, significa entrar en la vida, en un sentido de relación (relación con Dios), en la época o era en la que vives y continúa a través de las edades restantes, como se hace referencia en la Biblia. Por ejemplo, como creyente en Cristo, estoy actualmente disfrutando de la vida, perteneciente a esta edad o siglo. Cuando la próxima edad llegue, estaré disfrutando de la vida perteneciente a esa edad. La vida eoniano no es tanto acerca de un tiempo que comienza después de morir, sino es más acerca de una calidad y vitalidad de vida *en el ahora*, vivido en comunión con Dios por medio de su Hijo. Consideremos, la siguiente traducción más literal de Juan 6.47: "El que cree en mí está teniendo vida eoniana" (MLT).

*Jesús vino a darnos la vida en el ahora,* no después. La vida de las persona está notablemente en mejora cuando creen, comprenden y viven el verdadero mensaje del evangelio. Este es el propósito de la evangelización, la vida eoniana en el ahora.

Las Escrituras no proporcionan detalles sobre lo que sucederá después que la historia de los siglos este culminada, cuando todos los hijos pródigos, hayan sido reconciliados con su verdadero padre; pero sabemos que todas las formas de muerte habrán sido destruidas, y Dios será "todo en todos" (1 Corintios 15.28). Tal vez en ese momento, comenzará una nueva historia. Pero por ahora, ¿Qué hay de *esta* historia? ¿Cuál es el propósito de las edades? ¿La Biblia nos da alguna pista?

#### CAPÍTULO CATORCE

#### EL PROPÓSITO JUDÍO EN RELACIÓN A LAS EDADES

¿Cuál es el propósito de estas edades referidas en la Biblia? Aunque nadie sabe a ciencia cierta lo que viene después de esta vida, yo favorezco a la tradición judía. La forma en que ensamblan temas a partir de la riqueza del simbolismo de su cultura e historia, abre nuestras mentes a las posibilidades de un contundente despliegue histórico de lo que la mayoría de nosotros difícilmente lo oímos en la Iglesia. Aunque las tradiciones judías han sido desechadas u olvidadas en los recientes siglos por los cristianos, permítame presentarles un breve resumen de la inglés versión completa, en la versión original de este libro, con el título *Raising Hell: Christianity's Most Controversial Doctrine Put Under Fire*, en la cual consta de varios capítulos sobre el tema.

La obvia confusión en la mayoría de los traductores de la Biblia (y sus diversas traducciones), teólogos, pastores y todo lo resultante a enseñanzas denominacionales ha resultado en puntos de vista inconexos con la Biblia y con pasajes malentendidos para cada ejemplo, no tenía idea de un tanto confuso y enigmático autor bíblico que el mismo Pablo. Hasta que finalmente me ofrecieron una auténtica traducción e interpretación de su mensaje. A pesar de la supuesta "evidencia" al contrario, Pablo ofrece lo que parece ser una clara visión del plan final y el propósito de Dios para toda su creación:

Efesios 1.9–10: "... Él nos dio a conocer el misterio de su voluntad, de acuerdo a su buena intención, en la cual se propuso asimismo el reunir a todos en Cristo así en los cielos como en la tierra..." (MLT).

Colosenses. 1.20: "... y por medio de [Jesús] reconciliarlo todo a sí mismo" (MLT).

En el fondo de todo esto, creo que el propósito de las edades es para que un padre amoroso se revelase a sí mismo a sus alejados hijos pródigos a través de la misma experiencia, y para lograrlo concibió a su Hijo primogénito de sí mismo, y por medio de ese Hijo está trayendo al resto de su familia. A todos los pueblos quienes se convertirán en coherederos de su herencia (Romanos 8.17), participando en su naturaleza divina (2 de Pedro 1.4), y viviendo en perfecta comunión con Él en las edades

venideras y más allá (Efesios 2.7). Pablo y los profetas declaran que el Hijo primogénito es el modelo o prototipo de lo que todos vamos a ser, mientras que somos despertados en nuestra "temporada de maduración", hasta que el reino de Dios llene la tierra (Isaías 11.9, Habacuc. 2.14). Pablo también ofrece más información en 1 Corintios 15.22–28, uniendo en La Historia donde a la gente se les había sido dado "corazones de carne en cambio de sus corazones de piedra" (Ez. 36.26), finalmente habrán despertado a su conexión con Dios y con los demás, y toda la humanidad será como Uno.

Mucha gente pregunta por qué hay tanto mal y sufrimiento en el mundo si Dios tiene tales "buenas intenciones" hacia nosotros, pero, ¿Cómo podríamos descubrir quién es nuestro Padre, a menos que experimentemos una porción de La Historia y que demuestra lo que él no es? ¿Cómo podríamos hacer un juicio exacto de que si es una buena historia sino, hasta que la hayamos "leído" de principio a final. Nuestras vidas por ahora son meramente comparables a una palabra u oración! Hasta el momento que hayamos leído el último capítulo, entonces creo que irresistiblemente estaremos de acuerdo en que las dificultades de esta vida mortal serán transformadas en el clímax glorioso de una Buena Historia. Y mientras viajamos en la vida para conocer a nuestro Padre, tal vez encontremos que esta es la única manera que podamos aprender, ya sea individualmente o colectivamente, cómo amar, cómo reconocer y rechazar el desamor por todo su doloroso vacío, entendiendo cómo vivir como verdaderos hijos del Altísimo (Dios).

A lo largo de la historia de Israel, todos sus festivales declaraban partes de esta gran Historia. Por ejemplo, el jubileo era un gran momento de celebración cada 49th año (7x7, Levítico 25.8–13). Todas las deudas eran canceladas, los esclavos salían libres, las personas eran restauradas a sus familias y a su propia tierra, que anteriormente habían tenido que venderla debido alguna deuda o desgracia. El jubileo no fue sólo una divertida idea de liberación para la gente de los tiempos bíblicos, sino que también los primeros judíos creían y proyectaban un cuadro profético de una realidad para una celebración futura en toda la humanidad; cuando toda clase de deudas a Dios o al hombre haya sido satisfecha de una vez y para siempre. Los esclavos al pecado habían sido liberados para siempre, cumpliéndose el deseo que todos se hayan reunido completamente con sus

seres queridos y sus familias. Vaya momento de ¡alegría! y gozo en su libro, *The Law of Jubilee* [La ley del jubileo], Stephen Jones dice:

Así como Jesucristo es la persona central de toda la historia, la ley del jubileo también es la ley fundamental de toda la creación. La ley del jubileo es la base del perdón y de la gracia, es el propósito y la meta de la ley misma. Implica un final en el clímax de la historia de la tierra y el dominio de la oscuridad y del pecado.<sup>36</sup>

Según la ley del jubileo, llega un tiempo en que todo lo que ha sido roto y perdido es recuperado y restaurado, todas las deudas canceladas, y todos los "esclavos (a la Ley) como también los ofensores " son liberados. Es un tiempo cuando Dios finalmente hace su hogar permanente, (tabernáculo) con todos los pueblos.

He aquí, el tabernáculo de Dios está entre los hombres, y habitará entre ellos, y ellos serán su pueblo, y Dios mismo será entre ellos... (Véase Apocalipsis 21.1–3).

Ir al cielo no es realmente dejar la tierra, sino traer el cielo aquí. La tierra es donde Dios hace su hogar perceptiblemente e íntimamente entre todas las personas. Pero si no entramos en el cosmos celestial por medio de unas vacaciones permanentes, ¿Entonces cómo se verían las edades venideras? ¿De qué se tratan realmente y qué podemos esperar de ellas?

# Pactos hebraicos y las cosechas

Hay una conocida fábula de los indios orientales acerca de siete ratones ciegos, que se acercan a un objeto grande en su camino. Es tan inmenso que deciden dividirse, explorar, y volver a reportar sus observaciones en esperanzas que puedan determinar juntos lo que es. Cada ratón inicia con grandes expectativas de resolver el misterio, pero cuando los seis primeros regresan, cada uno ofrece una percepción diferente de la naturaleza del objeto: uno dice es un gran acantilado; el otro una lanza; el otro una soga; luego el siguiente un pilar; los demás dicen un ventilador; o una serpiente gigante.

Luego el séptimo ratón, un tanto dejado atrás y algo confundido, porque ninguna de estas cosas se acerca remotamente a ser la misma cosa, se aventura con planes para explorar más metódicamente. Después de un examen minucioso, vuelve a informar que todos los demás están

equivocados; el objeto es realmente *un elefante*. Cada uno de los otros ratones sólo exploró una pequeña porción y, siendo ciegos, interpretaron incorrectamente sólo una pequeña franja de evidencia.

Con el tiempo, la teología cristiana se ha convertido en los seis ratones ciegos acercándose a la Escrituras. Esto explica a menudo el gran abismo entre las versiones bíblicas y las enseñanzas de teólogos, denominaciones, e iglesias. ¿Cuál es la naturaleza de la ceguera en la ortodoxia moderna?

Cuando nos acercamos a las Escrituras, la forma en que comenzamos a ver más claramente es persiguiendo una perspectiva a través de los más amplios y claros lentes de una temprana cultura hebrea, en pensamiento e intención. Sin ella, no podemos tener sentido de los fundamentos bíblicos, los conceptos, los temas y el significado profético. La supresión y el rechazo de esta información crucial en los siglos iniciales después de Cristo, desentendieron la interpretación correcta de la Iglesia, y la comprensión de las verdaderas enseñanzas bíblicas. Ciertamente, los esfuerzos en la modernidad se hacen con el objetivo de entender y desbloquear los misterios del Antiguo Testamento, pero en la mayor parte de la historia de la Iglesia, varios conceptos claves han sido seriamente descuidados, tres de los cuales son fundamentales para el plan de redimir y restaurar a toda su creación principalmente, las fiestas hebreas, convenios y cosechas. La versión completa de Controversia infernal en inglés (Raising Hell) explora estos temas más en profundidad, pero aquí hay varios conceptos cruciales.

# El pacto Abrahámico

Un *pacto* es un acuerdo formal y vinculante entre dos o más partes para el desempeño o realización de alguna acción. A pesar de que hay muchos convenios diferentes en el Antiguo Testamento, uno es especialmente fundamental para abrazar la restauración de todas las personas, se llama El *pacto Abrahamico*.

Cuando Dios hizo este pacto con Abraham, lo firmó por ambas partes (Génesis 15) porque era un pacto *unilateral, incondicional,* que su cumplimiento no dependía de las acciones o acuerdos de ambas partes. En este caso, el cumplimiento sólo fue condicional sobre Dios cumpliendo su promesa a Abraham. En Génesis 12.1–3 leemos los términos del pacto que a través de la simiente o linaje físico de Abraham venía el tan esperado ungido (Jesús) y el resultado espiritual de la promesa según la cual "todas

las familias de la tierra serían bendecidas". Pero ¿cómo podía ser posible esto a menos que Jesús (El "Segundo Adán") revertirse los efectos de cualquier tipo de maldición\* en todos los hijos físicos del Primer Adán? De lo contrario sería imposible tomar a Dios en sus propias palabras de que, todas las familias de todos los tiempos podrían beneficiarse de este pacto.

Entonces, el Pacto Abrahámico es un pacto incondicional que resulta en salvación (es decir curación de toda forma de muerte) y la restauración de todos a través de la victoria de Cristo (Isaías 25.8, 1 Corintios 15.54–55, Apocalipsis 20.13–14).

#### Ciudadanía en el reino

Jesús habló frecuentemente a los judíos acerca de lo que se requiere para entrar o ser expulsado del reino, pero esto no tenía nada que ver con "ir al cielo o al infierno". La palabra griega para reino era una ciudadanía, no un lugar (es decir, más bien ser un americano en lugar de vivir en América). Incluso *La concordancia Strong* explica: "El poder real, la realeza, el dominio, la regla, *no debe ser confundido con un reino literal o real*, sino más bien con el derecho, o la autoridad de gobernar un reino,"<sup>37</sup> pero; sin embargo "el reino de Dios" sigue siendo enseñado como un lugar.

Los requerimientos para entrar en este reino descansaban en la *obediencia* y el *trato justo hacia los demás* (a.k.a. "obras)", no la creencia. Se trataba de la ciudadanía en un reino expandiente, tanto en el ahora como también en el después, dependiente de estar en correcta relación con Dios y el pueblo.

Jesús habló en ocasiones de ser excluido de la boda, arrojado a la "densa oscuridad donde hay llanto y crujir de dientes". Contrariamente a la enseñanza popular, llorar y rechinar los dientes en la perspectiva hebrea no es el infierno, sino un lugar, el estar afuera mirando hacia dentro, para un momento de necesaria reflexión interior que conduce al anhelo y a la transformación. *La oscuridad exterior* es una descripción figurativa de vivir

<sup>\*</sup> A pesar de la aparente severidad de estar bajo una maldición, las maldiciones son temporales. Dios revocó la maldición sobre la tierra después del diluvio (Génesis 8.21), el convirtió a Israel de una maldición a una bendición (Zacarías 8.13), Jesús nos redimió de la maldición e incluso "se hizo maldición por nosotros" (Gálatas 3.13). Jesús no está todavía bajo maldición.

fuera de la luz de esta ciudadanía, lejos del sentimiento o la experimental presencia del cordero. El maestro de Biblia Chuck Missler dice:

La "oscuridad exterior" es definida por varios eruditos prominentes, Incluyendo Kenneth Wuest, Dr. Spiros Zodhiates, Erwin Lutzer, y Charles Stanley, no como "infierno," sino como "La oscuridad exterior" no como el uso católico del término "purgatorio", sino un lugar de restauración, renovación y re-instrucción en los caminos del Señor.<sup>38</sup>

#### Las Grandes cosechas

¿Ha notado alguna vez las muchas referencias a términos agrícolas, en la Biblia? Hay una razón importante que va mucho más allá de un lindo tema agrícola. Considere muchos de los términos usados frecuentemente: Agricultor, plantación, semilla, suelo, campo, cosecha, producto, cosecha, estación, cebada, trigo, uvas, viñedo y lagar.

La mayoría de los maestros de la Biblia y pastores toman como un hecho, que en todo su charla acerca del crecimiento, o la poda (a veces mal traducida como "castigo"), Jesús, en realidad se refería a la gente, pero la mayoría fallan en no escarbar lo suficiente para entender correctamente estas referencias. La siguiente anécdota ilustra lo que sucede cuando el comité formativo de la doctrina cristiana aborda, las referencias agrícolas de la Biblia sin los lentes correctos. Observar si reconoces alguna posición doctrinal en particular que se desarrolla en esta analogía:

Había dos granjeros, cada uno poseía huertos de cereza considerables. Cuando llegó la hora de la cosecha, cada uno entró en su propio huerto para recoger el fruto de sus labores.

El primer granjero tomó unas cuantas cestas pequeñas, las colocó bajo los árboles, y esperó por las cerezas, que libremente desearan caer o saltar en las cestas. Fue un milagro sin precedentes indudablemente que tal porcentaje tan pequeño era realmente capaz de hacer eso. Seguramente fue impresionante así que, tomó sus cerezas y se fue a casa e hizo un pequeño pastel de cereza. El resto de las cerezas se cayeron al suelo y se pudrieron o fueron comidos por gusanos o pájaros.

El segundo agricultor llevó sus cestas a su huerto de cerezas y busco todas las mejores cerezas la más rojas, las más regordetes, lo más dulce y sin defecto, todo lo que consideraba digno. Después de llenar su cesta lo llevo a casa y su esposa hizo un pastel de cereza agradable y también pudo poner varios galones en el congelador para el invierno. El resto de las cerezas de este agricultor que no fueron recogidas cayeron al suelo y se pudrieron o fueron comidos por los gusanos o pájaros.

Tal vez pudiste identificar las dos perspectivas predominantes en el cristianismo moderno, llamadas (arminianismo y calvinismo) de cómo Dios utiliza sus propios cultivos. De hecho, el mayor porcentaje de cristianos ¡creen! como el primer campesino que el hombre es salvo por su propio libre albedrío, como se puede ver por las probabilidades es imposible producir pequeña cosecha por sí misma. Así también la Biblia deja claro que las personas, como cualquier cultivo, son completamente incapaces de hacer el más pequeño paso hacia su propia cosecha. "Nadie puede venir a mí a menos que el Padre que me envió lo atraiga..." (Juan 6.44).

Pero espera, hay otra alternativa:

Un tercer agricultor entró en su huerto, recogiendo cerezas mientras se maduraba cada día él recogía siempre que hubiera cerezas. Luego las enlató, las secó, las congeló, y les dio a sus amigos y parientes, e incluso comió muchas de ellas inmediatamente.

Finalmente, cuando había recogido hasta la última cereza; las almacenó de forma segura, luego regresó y vio a muchas más botadas en el suelo o debajo de los árboles. Algunas de ellas eran demasiado maduras, o demasiado blandas, y hasta estaban demasiado comidos por los gusanos, no buenos para ningún uso convencional. Pero como cualquier buen agricultor lo haría, salvo el resto. Recolectando hasta lo último y luego lo puso en un lugar donde hizo el más dulce, y sabroso vino en la tierra. Así que ninguna cereza fue desperdiciada.

En la cultura hebrea, había tres cultivos primarios estos eran, sembrados, cosechados y celebrados por Israel a lo largo de su historia. La cebada a principios de la primavera, el trigo a finales de la primavera y el verano, uvas al final del verano. En la mente de un

hebreo, los tres de estos cultivos corresponden a diferentes tipos de personas en sus variadas etapas de creencia (o maduración) en el plan de Dios por las edades. Por ahora, vamos a considerar la vendimia, después de traer las uvas y ponerlas a través de un lagar, los israelitas celebraban la última fiesta de la temporada, la fiesta de la recolección o los tabernáculos (también llamados "sukkot" o "cabinas"):

El Sukkot era agricultural en origen... evidente por el nombre bíblico, la fiesta de la recolección... "A la salida del año, cuando hayas recogido los frutos de tus labores del campo..." "(Éxodo 23.16); "Después de haber recogido de tu era el (trigo) y de tu lagar las (Uvas)..." (Deuteronomio 16.13). Era una acción de gracias por la cosecha de frutas.<sup>39</sup>

Aquí tenemos la fiesta final del año, simbolizando la celebración de la cosecha de todo tipo de personas, ¡incluso las uvas duras y carnosas!

Personalmente, creo que las Escrituras enseñan que la cosecha de uvas y su proceso está reservado, principalmente para aquellos que son muy semejantes a los tipos de fariseos, no para "el mundo", o para aquellos que no sabían nada mejor que ellos , las personas que son un tipo de fariseos, son sabios, fanáticos religiosos (aún hoy) quienes están "llamados" a creer en Dios, sin embargo estos son orgullosos, sin amor, prejuiciosos, injustos hipócritas que incluso ignoran las necesidades del pobre. Si estudias el Nuevo Testamento, especialmente la interacción de Jesús con ellos, el destino de estas personas parece ser un juicio temporal (eónian) en un proceso purificador y simbólico llamado "lago de fuego".

Podríamos argumentar que aquellas personas del mundo (incrédulos) que han dañado intencionalmente a otros, ejemplo: los faraones, Hitlers, Bin Ladens, también se encontrarían a sí mismos en la necesidad del "fuegos de purificación". Pero sólo Dios sabe qué o cuán pesada será su sentencia, dado que es cierto que estas personas no tenían una opción sobre el mal que cometieron en su papel a través de La Historia (Éxodos 9.12, Romanos 9.22, 2 Tim. 2.20) no como aquellos a quienes se les ofreció la verdad y que interiormente estaban más conscientes de esto.

Ciertamente vale la pena reconsiderar la noción que el lagar produce la parte más agradable de la cosecha; esto en el contraste de que una odiosa, dura, o amarga persona se convierta en una persona deliciosa, "dulce". ¿Quién no desearía celebrar eso?

Papia, uno de los líderes de la Iglesia en el segundo siglo, mencionó una tradición oral que supuestamente recibió del apóstol Juan, en relación a lo que Jesús enseñó acerca de su reino en la expansión en la tierra:

Llegarán los días en que saldrán viñas, cada una con diez mil ramas; y sobre una sola rama serán diez mil ramas y de hecho, sobre una sola rama serán diez mil brotes y en cada brote diez mil racimos; y en cada racimo será diez mil uvas, y cada uva, cuando se presiona, producirán veinticinco medidas de vino. Y cuando alguno de los santos agarre, de un racimo otro racimo gritará, "Yo soy mejor, tómame, bendice al Señor a través de mí" (citado por Eusebio, historia de la Iglesia, 3.39.1, fragmento 1, 3).

#### Buen fruto está llegando

Hay una historia de un hombre que quería que sus cuatro hijos aprendieran a no juzgar las cosas demasiado rápido, por lo que los envió a cada uno en una búsqueda en diferentes tiempos. Debían ir y observar un determinado árbol situado a una distancia de la casa. Cuando ellos se habían ido y luego regresaron, los llamó para ellos describieran lo que habían visto. Como era de esperar, todos estaban en desacuerdo.

El primer hijo dijo que el árbol parecía muerto porque era feo, doblado y estéril. El segundo hijo dijo que estaba cubierto de capullos verdes y lleno de promesas. El tercer hijo dijo que estaba cargado de flores tan fragantes y que era el árbol más hermoso que había visto. ¡El último hijo reportó que el árbol estaba cargado de fruta madura, lleno de vida y plenitud!

Luego el hombre les explicó a sus hijos que todos estaban en la razón, porque cada uno de ellos había visto una sola temporada en la vida del árbol. Les dijo, ustedes no pueden juzgar a un árbol o a una persona por una sola temporada. La esencia de quienes son, de dónde han venido, y de lo que están aprendiendo en el proceso, es el resultado del éxito, el placer, la alegría y el amor resultante de esa vida; sólo puede ser medido al final cuando todas sus estaciones estén completas.

Para la mayoría de las personas que alguna vez han vivido su temporada de florecimiento, ya sea que aún no haya comenzado, o que solo estén en el proceso germinante. ¡En algún tiempo futuro, todos habrán tenido la oportunidad de producir una cosecha abundante!

## CAPÍTULO QUINCE

## LO QUE DIOS QUIERE, DIOS LO CONSIGUE

Durante años mi esposo estaba un tanto moderadamente frustrado con ciertas posiciones del cristianismo y la Biblia; después de pasar gran parte de su vida como un dulce y obediente niño misionero. No creo que hubiera admitido eso antes en voz alta a mucha gente. Mientras estábamos saliendo, lo recuerdo a él expresándome que habían luchado a un nivel muy profundo con la idea del carácter de Dios. Y como Dios había sido retratado por la fe en su crianza, le pregunté ¿Por qué? Nuestra conversación fue algo como esto:

-"Cuando se trata de la creencia, siento que nosotros los humanos somos realmente sólo títeres".

-¿"Qué quieres decir? Le dije ¿acaso no tenemos la opción de amar a Dios, o no?"

-¡"Eso es todo! dijo, porque no pedí estar aquí, pero aún tengo que hacer una elección. Y si elijo mal... o no elijo, siempre voy a ser castigado. Por un lado mientras que todo esto es grandioso para mí, puesto que nací en una familia que me enseñó acerca de Jesús, pero qué pasa con todos esos miles de millones de personas que nunca han oído hablar de él ¿o qué hay de aquellos que sí oyeron, pero sin tener nada que fuera su propia culpa, simplemente no pudieron descifrar las malas circunstancias para tomar una decisión de aceptar a Jesús? Ellos tampoco pidieron estar aquí, especialmente en la condición en la que estaban o nacieron, pero ahora van a ser penalizados para *siempre* por no creer dónde está el amor y la misericordia en eso."

Al mirar hacia atrás, creo que Dios estaba plantando semillas de duda en el corazón de mi esposo, simplemente para recibir una revelación más verdadera en un tiempo más adelante. A través de los años de nuestro matrimonio desde entonces, él ha sido el primero en cuestionar las cosas que no parecían tener respuestas concretas, mucho antes que yo empezase a ver lo que ahora veo. A decir verdad, yo solía derribar muchas de sus preguntas honestas con un simple ¡Dios lo sabe! o ¡No te preocupes!, solo sacándomelo de encima. Pero ahora veo que Dios inició el proceso para

que algún día, ambos estemos listos para buscar respuestas más sólidas que las que nos habían ofrecido durante toda nuestra vida.

#### Un cambio completo en nuestra mente

Nada ha impactado nuestras vidas con un sentido de paz, tanto como el descubrimiento del todopoderoso, ilimitado, intencional, completamente benevolente plan de Dios para su creación. A lo largo de mi antiguo sistema de creencias anterior, proclamaba que Dios era "poderoso para salvar" a tantos tan igual como muchos trinos de adoración que resuenan en todas partes de las vigas de una iglesia, pero luego vine a darme cuenta, que era simplemente de la boca para fuera. Dios era todopoderoso, pero solo hasta que tomamos el problema del mal y el obstáculo de la voluntad humana. En ese viejo sistema de creencias, estas dos fuerzas usurparon el poder final de Dios, su plan y control sobre su creación. No es de extrañar porque era insegura y me estresaba todo el tiempo. En los recesos subconscientes de mi mente, el mal estaba ganando la guerra. La dureza del corazón humano y el poder del libre albedrío eran más predominantes y determinantes que el corazón y la voluntad amorosa de Dios. La creación estaba girando fuera de control, y todo lo que Dios podía hacer, yo subconscientemente lo deduje; era como que si él estuviese detrás de la creación con sus manos atadas, apagando el fuego en esperanza que pudiera someter lo suficiente de estas dos fuerzas para salvar algo antes del final. Luego después de todo, él podría contener el resto de todo ese mal en el infierno, después de salvar solo algunos pocos apreciados.

Ahora, cómo podría yo o por qué iba a confiar mi existencia o futuro en las manos de un dios así, tal Dios (y su mundo) no era seguro. Tal teología sólo engendró serios asuntos de control, de cómo tratar de asegúrame un buen resultado en las vidas de todos a mi alrededor, mientras también yo misma cuadraba mi propio destino. Esta visión predominante de Dios es la corriente principal de la Iglesia de hoy. Lógicamente lleva a la conclusión de que El es, o bien demasiado malo o demasiado débil para obtener lo que desea, lo que planea, o lo que desea firmemente.

¿Pero qué es lo que quiere Dios? Lo ha dejado claro en las escrituras: Dios no quiere que ninguno perezca (2 Pedro 3.9, KJV). Dios quiere que todas las personas sean salvas (1 Timoteo 2.3–4, KJV). Dios no quiere que

nadie en ninguna parte, o en ningún momento se pierda (Juan 3.35, 6.39, KJV). Dios quiere que su reino llene la tierra, y que su voluntad sea hecha por todos (Mateo 6.10, Dan. 2.35). Dios ha declarado que toda rodilla se doblará ante Él, y que toda lengua confesará ante Él como señor y le rendirá alabanza (Isaías 45.23, Romanos 14.11, Filipenses 2.10).

Creo que es una tontería sugerir, como el escéptico tendría que creer, que esta alabanza es coaccionada o que la gente realmente alaba a Dios rumbo al infierno. La alabanza es adoración y música gozosamente sentida en el corazón. La falsa adoración es nada más que hipocresía, algo que Dios rechaza (Marcos 7.6–7). Dios sólo acepta la adoración verdadera y la alabanza que desborda de corazones cambiados.

## ¿Qué pasa con el libre albedrío?

En mi opinión, una de las doctrinas más perjudiciales y sin sentido en la Iglesia moderna de hoy, aparte del infierno, es la del *libre albedrío ilimitado*. No encontrarás ni siquiera una onza de apoyo en la escritura, que la gente tiene libre albedrío en la forma en que es enseñado hoy, el libre albedrío da a entender que el hombre puede elegir libremente por su propio destino, como también el de los demás, incluso contra la voluntad, el deseo y el plan de Dios. Esta noción es así de posible como la idea de un niño de dos años erigiéndose a sí mismo como presidente, creando su propia oficina. Un niño de dos años ni siquiera es capaz de saber cuáles son sus necesidades, y mucho menos las necesidades o intereses de un país. Incluso el presidente, que debería tener más "libre albedrío" que cualquier persona puestas en posición, tiene muy poco control sobre el país o los asuntos mundiales (o incluso el de su familia).

Piense en esto, si el libre albedrío realmente existe de la manera que se sugiere, entonces tenemos grandes problemas en nuestras manos. Aparte de lo que ya hemos mencionado acerca de atar las manos de Dios, también significaría que las personas tienen la capacidad de arruinar (o salvar) el destino final de los demás.

Personalmente estoy totalmente de acuerdo en que el hombre tiene una voluntad y la capacidad de actuar sobre ella. También estoy de acuerdo que los comportamientos de otros, ciertamente nos afectan hasta pueden incluso dar la impresión que por una temporada han obstaculizado nuestro bien. Pero es la idea de la "libertad" con la cual no estoy de

acuerdo. Si la gente sería juzgada de manera justa, basada en el real o completo sentido absoluto del libre albedrío, entonces una sola regla de juego debería ser imperativa en todas las circunstancias para toda la humanidad. En otras palabras, no podríamos ser juzgados con imparcialidad y justicia a menos que todos tuviéramos las mismas opciones disponibles.

Por ejemplo, ¿Elegiste tu nacionalidad, sexo, personalidad, piel color, genes, fecha y lugar de nacimiento, familia o padres? No es cierto que tu supuesto libre albedrío está fuertemente influenciado por tu cultura, compañeros, afiliación religiosa, salud, educación, experiencias y circunstancias de la vida? ¿La gente elige contraer cáncer, o ser golpeado por un conductor embriagado, vivir mendigando a costa de alguien en hambre y pobreza, o ser abusados por los padres, morir antes de que los hijos lleguen a vivir, o incluso nacer? Elige un niño huérfano, ser abandonado o maltratado por alguien, sólo para morir sin experimentar el amor, consuelo, contentamiento, o escuchar el nombre de Jesús? Una persona feliz y bien ajustada que no tiene las necesidades insatisfechas, eligen crecer en una familia con una crianza buena y mucho cariño. El libre albedrío no es nada más que una ilusión, no hay libertad completa en el libre albedrío. Incluso la razón que amamos a Dios está completamente fuera de nosotros mismos. Su amor es la primer causa de la cual brota nuestro amor, en nuestra realización.

Lo amamos, porque él nos amó primero (I Juan 4.19, KJV).

En los círculos de la Iglesia donde la gente dice que "escogieron a Jesús" o "vinieron a Cristo" (presumiblemente de su propia voluntad), cuando las escrituras pintan un cuadro diferente. "No me escogisteis, sino que yo os elegí a vosotros" (Juan 15.16). Nuestra verdadera primera elección realmente comienza *después* de que nuestros ojos se han abiertos y nuestro corazón ha recibido un depósito de credulidad a través de un encuentro con Jesús.

Debido al plan determinado del creador que supera la voluntad de la criatura inferior, incluso las malas intenciones y comportamientos de los demás, ciertamente tienen límites y al final contribuyen para nuestro bien. La voluntad soberana es uno de los logros más reconfortantes que he tenido, aun si el bien no se ha dado todavía. Es sólo porque la Historia no ha jugado el tiempo suficiente en todo el juego.

Uno de mis ejemplos bíblicos favoritos en el Antiguo Testamento es José. Vendido contra su "libre albedrío" por sus malintencionados hermanos asesinos, José, el hijo especial de su padre se dirigió a Egipto en cadenas de esclavitud; adiós sueños de la infancia; adiós metas y planes. Esto era el principio de una larga línea de gente que tenían muchas cosas para él, aunque él no hizo nada para merecer ese trato con traición. Muchos años más tarde, después de observar cómo se desarrollaba su vida y ¿cuál fue la respuesta de José a esos tiempos cuando su vida estaba aparentemente arruinada a manos de otros?

En cuanto a vosotros mis hermanos, habéis pensado mal de mí, más Dios lo encaminó para bien para lograr este resultado presente, para preservar la vida de muchas personas (Génesis 50.20).

Así que, ¿dónde termina la voluntad del hombre y comienza la voluntad soberana de Dios? O ¿cuánto poder tiene el hombre para tomar el control sobre su propia vida o la vida de otros? Desde una perspectiva hebrea, a cada persona se le ha dado una medida de poder en esta tierra, para impactar o afectar cambios en su medio ambiente; como también las vidas de los demás. Aunque erróneamente se conoce como "El libre albedrío de al quien ", en realidad es más como el patio cercado de alguien.

En una explicación muy simple pero práctica, piénsalo así. Dios es un terrateniente, pero necesita a la gente para ocuparse de ella, así que distribuye parcelas y asignaciones de su tierra. A una persona le da una pequeña parcelita en forma de jardín para cultivar algunas verduras (piense en una persona con poca influencia o control sobre su entorno). Otra obtiene un par de hectáreas y puede cultivar, cosechar y construir una casa. Pero luego otra obtiene un huerto de 500 acres con diez diferentes tipos de frutas, para cultivar con fines de lucro, y docenas de empleados para supervisar (piense en un funcionario de gobierno o el pastor de una iglesia grande). ¡Como puedes ver! cada uno de estas tiene una cantidad muy diferente de control e influencia sobre su medio y entorno personal dado por Dios.

Para cada inquilino de la tierra, Dios imparte un conjunto diferente de instrucciones sobre cómo quiere que se tome cuidado de esto, dando a cada inquilino una opción *limitada* de cumplir con las demandas o no. Pero de ninguna manera puede el arrendatario aventurarse fuera de su

asignada parcela para hacerse cargo de otras tierras. Ella o él, se limita a cuidar del terreno o (dominio) que se le ha dado. Este dominio afectará a aquellos que están en estrecha proximidad o bajo el control del "empleo" por el terrateniente, pero no puede ir un paso más allá. Considera lo siguiente:

Mateo. 25.14–15: "Porque es como un hombre a punto de ir de viaje, que llamó a sus siervos y les confió sus posesiones. A uno Él dio cinco talentos (el gran huerto), a otros, dos (un par de acres), y al otro, (una parcela pequeña), cada uno según su propio poder\*; y él siguió su viaje. "(MLT).

Este es un resumen muy simple y fundamental en la enseñanza hebrea sobre las escrituras. En La Historia a cada persona se le da un alcance predeterminado de dominio e influencia, con la cual ellos, o revelan la gloria de Dios en una forma positiva, o proveen el contraste en una forma negativa. En ambas formas, no pueden alcanzar nada más allá de su influencia asignada.

Al faraón se le concedió el poder de impactar millones de vidas en una forma negativa, pero también lo fue para Moisés en una forma positiva. Ambos operaron bajo el control soberano de Dios, para lograr parte de su plan, que en última instancia, resultaría para el bien de todos, y no para la condenación de la mayoría. Aunque todo lo escrito en esta parte de La Historia no es bueno, Dios promete que todo funcionara para el bien mutuo de todos finalmente. Este es el punto céntrico De Romanos 9.14–24. Donde Pablo señala que Dios es verdaderamente justo, incluso con el faraón, porque en última instancia también tendrá misericordia de los que están intencionalmente puestos en roles haciendo el papel de adversarios, actuando mal dentro de un plan diseñado para un propósito temporal. Recuerda, no podemos tener un héroe en la historia sin un villano. Pablo también aclara en sus cartas que Dios no será injusto los "vasos de deshonra" también serán salvos; los "vasos de honor" sólo reciben su despertar por adelantado del resto.†

<sup>\*</sup> Aunque la mayoría de las versiones presentan esta palabra "habilidad", la cual es la traducción de la palabra Griega "dunamis" en lo literal significa fuerza o poder.

<sup>†</sup> Romanos. 5.18, 8.32, 11.15, 14.10–12; primera de Corintios 3.15, 15.22–23, 15.54; segunda de Corintios 5.14–19; Gálatas 3.8; Efesios 1.9–11; Filipenses 2.9–11; Col. 1.15–20; primera de Timoteo 2.3–6, 4.9–11; Tito 2.11; Hebreos 2.8.

El punto más importante en la cual se entiende todo esto es que Dios no está durmiendo, no está atado, o sorprendido fuera de guardia, o menos incapacitado frente a la misma presencia del mal. Él ha asumido la responsabilidad por el mal, como una *herramienta temporal* para un bien mayor, es completamente soberano sobre ello y el mal no reinará victorioso al final.

Si todavía crees que Dios está condenando a la mayoría de sus criaturas para siempre, entonces la pretoria de versículos basados en la soberanía de Dios por medio de toda la Biblia, lo pintaría como un poderoso y hambriento monstruo en lugar de un amoroso y benevolente Dios, que está en el proceso de superar el mal por medio del bien. Algunos maestros modernos que ignoran muchísimos versos, donde Dios se lleva el crédito en todo, tanto en lo bueno y en lo malo, no tienen respuestas satisfactorias en razón a cómo Dios podría ser bueno, mientras que al mismo tiempo esconde la verdad de la gente a quienes va a hallarlos responsable para enviarlos al infierno.

Sin embargo, si creemos que Dios está progresivamente reconciliando a todas las personas hasta el final de los siglos, como está predicho en las escrituras, entonces estos versículos traen de repente gran iluminación y confort, al saber que nada sucede fuera del completo plan de Dios, para el bien de toda su creación. No hay nada que mis hijos, mi familia, mis enemigos, mis amigos, yo, o cualquier otra persona pueda hacer que no sea el plan global de Dios para el bien de ellos y para el mío. Permite que el consuelo de este baño renovador sobre ti, te deje ver la verdad de que cada intención, permisividad, y acto de Dios, es completamente bueno en su capítulo final, y que tú y yo podemos dejar que las cosas cumplan su objetivo, mientras dejamos que Dios guíe el universo sin que vivamos en el miedo o la inseguridad.

#### Todos estamos en Dios

Como mencione anteriormente, que en las antiguas enseñanzas Judías, todas las personas son consideradas como "chispas divinas del fuego (Dios)", por naturaleza llevan su ADN espiritual. Así como trillones de células forman y expresan un cuerpo humano, todas y cada una de las personas que una vez nacieron, revelan un pequeño aspecto del ser de Dios y su naturaleza. En la enseñanza judía, es evidente en la escritura que

todo proviene de Dios, y Dios llena todo: "Un solo Dios y padre de todos, que es sobre todos, y por todos, y en todos." (Efesios 4.6).

Cuando te das cuenta de que Dios llena todo y nada está fuera de él, de repente la vida a tu alrededor se vuelve menos peligrosa, más esperanzada, prometedora y hermosa. Los cielos se ven más azules, los árboles se ven más verdes, cada persona que encuentres es más valorada e incluso la inmundicia y la contaminación es menos opresiva, la oscuridad es menos sofocante.

Gracias a Dios que ya no tengo que tratar de jugar a ser Dios nunca más. Puedo confiar completamente en Él en lo relacionado a mis hijos, mi matrimonio, mis finanzas, mi salud, y mi futuro. Puedo simplemente confiar en Él para todas las cosas, porque su inmutable plan ya ha determinado que todo saldrá bien en el final. En otras palabras: si no ha sucedido aún, es porque no es el final.

#### CAPÍTULO DIECISÉIS

#### EL RICO Y LÁZARO

Una de las preguntas que probablemente ha estado persistiendo en ti mientras lees este libro es, "¿Y qué hay del rico y Lázaro?" Después de inquirir acerca de Hitler, generalmente esta es una de las más comunes objeciones que la gente presenta mientras tratan de defender la noción de infierno. De hecho, esta parábola es el pasaje bíblico más utilizado por los pastores y otros proponentes para probar que Jesús nos ha enseñado el infierno. Igual que todos los demás, siempre había oído que esta es una historia literal sobre un hombre que negoció el cielo por el infierno debido a su gran amor por las riquezas, pero sin embargo, no hay nada en la historia que indique su rechazo hacia Jesús. Supuestamente, es la imagen de un hombre rico en el infierno, sufriendo tormentos interminables, mientras que Lázaro y Abraham están en el paraíso observando desde un lado su sufrimiento pero no pueden hacer nada al respecto.

Hay realmente varios elementos significativos en este pasaje de Lucas 16 que completamente desaprueban en absoluto que este sea un relato literal de alguien abajo en las eternas llamas ardientes del infierno.

# La historia es una parábola

Consideremos algunos elementos que hacen de esta historia lo que es: una parábola con un significado simbólico.

1. Está incluida con otras parábolas. La historia en (Lucas 16.19–31) aparece inmediatamente después de seis parábolas consecutivas y contienen el mismo tema como la anterior a esta, la mayordomía infiel. La repetición de un tema o mensaje subyacente es un patrón normal dentro de las parábolas agrupadas, tal como vimos anteriormente en Lucas 15 en las tres parábolas consecutivas que describen el destino de la oveja perdida, la moneda perdida y el hijo perdido.

Además, me parece obvio que la "voz" es la de un estilo narrativo. "Ahora había un hombre rico, que habitualmente se vestía de púrpura y lino fino viviendo alegremente en esplendor todos los días..." Podría haber comenzó, "Erase una vez..." También, note que la parábola anterior

comenzó de la misma manera, "Había un hombre rico que tenía un mayordomo..."

- 2. Era una multitud, por lo tanto era una parábola. Jesús está hablando claramente con una multitud aquí (fariseos, pecadores, recaudadores de impuestos y discípulos), también los escritores del Nuevo Testamento aclaran el punto: "Todas estas cosas Jesús hablaba a las multitudes en parábolas, y sin parábolas no les hablaba" (Mateo 13.34).
- 3. Según Jesús, ni Abraham ni Lázaro podrían estar en el cielo". Porque En Juan 3.13, Jesús dijo, "Nadie ha subido al cielo, sino el que descendió del cielo: el Hijo del Hombre". Jesús directamente derriba cualquier posibilidad de que alguien haya entrado en el reino celestial aún.
- 4. Contiene elementos históricos significativos. Como hemos explicado, a los judíos nunca se les había presentado la noción de infierno o tormento eterno. Sin embargo, si solo nos pondríamos los lentes que nos permitieran ver los conceptos hebreos, de repente entenderíamos que este pasaje está lleno de referencias o conceptos históricos, que el pueblo judío estaba bastante familiarizado con ello, habría tenido mucho más sentido para ellos como una parábola:

El hombre rico: Está vestido de púrpura y lino fino, tiene cinco hermanos a lo largo de la escritura, púrpura y lino son signos de la realeza y sacerdocio; esta descripción encaja con los judíos que son descendientes de Judá. En Génesis 49.8–12, Jacob da su bendición a sus doce hijos, y nombra a Judá como el gobernador sobre las doce tribus, el hijo designado para recibir todas las promesas hechas a Abraham. Como resultado, los judíos (Judahites) eran ricos en promesas proféticas, habiendo recibido de primera mano autoridad gobernante y la Torá de Dios. ¿Puedes adivinar cuántos hermanos (hijos de Lea) tenía Judá? ¡Cinco!\*

Lázaro: Yo solía pensar que el Lázaro, en esta historia era quizá el mismo Lázaro del Nuevo Testamento, pero eso no tenía mucho sentido porque nada de esta historia está conectada con la descripción de Lázaro, con quien Jesús solía pasar tiempo, o resucitó de entre los muertos. Sin mencionar que Lázaro ya no estaba muerto; además, cuántos en la multitud crees que conocían lo suficiente al Lázaro del Nuevo Testamento, al punto que Jesús habría terminado haciendo una

<sup>\*</sup> Génesis 30.20.

broma de muchedumbre en forma de parábola por su propio nombre, entonces ¿Quién era este Lázaro?

El nombre *Lázaro* es la traducción griega del nombre hebreo, Eliezer,...y! Vaya coincidencia! Sucede que allá había un Eliezer quien era el fiel encargado financiero y sirviente de la casa de Abraham, en el Antiguo Testamento (Génesis 15.2). ¿Cuáles serían las razones por la cual Jesús traería a escena tanto a Abraham y a Eliezer en la misma parábola, a menos que Él estuviera hablando *de Abraham* y *de Eliezer*, figuras prominentes del Antiguo Testamento, a fin de de poder hablarle a los judíos de una conocida tradición de su propia historia?

Comer migas: Lázaro era descrito como el que comía las migas que caían de la mesa del rico. Realmente crees que una persona podría sobrevivir de migas... o esto podría comunicar algo más? En otro pasaje, Jesús presenta a los gentiles comiendo las migajas debajo de la mesa del banquete de los judíos ricos (Marcos 7.24–30). En el contexto, esto significaba, las escasas sobras de las enseñanzas de Dios proveniente de los judíos, bien ¿Adivina qué? ¡El siervo de Abraham, Eliezer, era gentil! Inmediatamente una historia diferente entra en perspectiva.

El hombre rico, llamó a Abraham su "padre" tres veces. Abraham realmente era un patriarca o padre terrenal de Los Judíos, ya que él era el bisabuelo de Judá. Abraham, a su vez, llama al hombre rico "mi hijo".

Hades. Tanto el rico como Lázaro mueren; pero tenga en cuenta que la NIV y la KJV son las únicas dos versiones que erróneamente reportan que el hombre rico va al *infierno*, mientras que todas las otras versiones correctamente presentan la palabra infierno como Hades o el lugar de los muerto. Se dice que Lázaro había ido al seno de Abraham". ¿Pero qué significa el seno de Abraham? Una breve vista en Wikipedia:

La frase "Seno de Abraham" se refiere al lugar de la comodidad en el Sheol (griego: Hades) donde los judíos decían que los justos, ya muertos esperaban el día del juicio. La palabra que se encuentra en el texto griego para "seno" es Kolpos, que significa "regazo". Esto se relaciona con una práctica en el periodo del segundo templo en relación a recostarse y consumir alimentos en la proximidad de otros invitados, lo más cercano de quien físicamente se le decía que se acostara en el regazo del invitado, o también era considerado por los judíos de antigüedad, ser un emblema de mucho honor o favor que se le permitiera a quien recostarse en el seno del dueño de la fiesta. (Juan

13.23), es por esta ilustración que ellos representaban el más allá, después de esta vida. Concebían la recompensa de los justos ya muertos como un compartir de un banquete dado por Abraham, "el padre de la fe" (Mateo 8.11), y como la más alta forma de recompensa era él recostarse en el "seno de Abraham "... Abraham Geiger explica que la parábola de Lázaro en Lucas 16 preservaba una leyenda judía en la cual *Lázaro representaba al siervo de Abraham, Eliezer...*<sup>40</sup>

## ¿Conversaciones entre el cielo y el infierno?

Si Abraham y Lázaro estaban en el cielo y el rico estaba en el infierno, uno debería concluir que los redimidos estarán en estrecha proximidad y comunicación con aquellos en el infierno. Aquellos en el paraíso estarán viendo las caras torturadas y agonizantes de sus seres queridos mientras se retuercen de dolor implacable ¿Podrías imaginar la alegría y la felicidad que los santos tendrían; mientras observan aquellos en agonía por toda la eternidad? Tal vez, si esta parábola fuera tomada literalmente y con un estilo cristiano moderno, llegarías a ver a tu padre, madre, hermana, hermano, hijo o cónyuge no salvos, experimentando la realidad de un fuego eterno sin ningún alivio a la vista, mientras tú disfrutas de la comodidad, la relajación y la felicidad en el seno de Abraham.

¿Luego qué es lo que le pide el rico a Lázaro? No que lo saque del fuego, sino simplemente que tomase una gota de agua fría y póngase en su lengua. Ahora, si el hombre rico estuviera en un lugar como lo imaginado del infierno, una simple gota de agua no haría ni un poco de bien para él. El agua si he de entenderlo literal, se convertiría en vapor antes de que incluso se sintiera el sabor de lo húmedo. Alguna vez te has preguntado ¿Cómo es que el fuego podría quemar a alguien sin fin, o sin consumirlo?

Sólo puedo especular lo que podría significar la gota de agua, pero es muy posible que el hombre rico que simbolizaba (Los judíos incrédulos en los días de Jesús) son descritos como pidiéndole a los fieles, creyentes gentiles por una pequeña medida del sabor gratificante de la recompensa que perdieron; en un momento temporal de una relación especial con Dios, no bebiendo del agua viva por la cual habían esperado estando sedientos por mucho tiempo.

#### Judá: heredero de Abraham

La parábola del rico y Lázaro parece expandir sobre la parábola antes de esta, acerca del estado de un mayordomo infiel que había mal usado el dinero de su amo (Lucas 16.1–13). Específicamente dirigido a los judíos en los días de Jesús, esta parábola fue contada para ilustrar mucho más claramente las recompensas basadas en una apropiada mayordomía, así como también las consecuencias que traerían una mala mayordomía en la casa del amo. Considera:

Abraham dijo: "Señor Dios, qué me darás, siendo así que ando sin hijo, y el mayordomo de mi casa es ese damasceno Eliezer... mira que no me has dado prole, y he aquí que será mi heredero un esclavo nacido en mi casa." Luego vino a él palabra de Jehová, diciendo: "No te heredará éste, sino un hijo tuyo será el que te heredará" (Génesis 15.2–4).

Puesto que Abraham y Sara no tenían un hijo propio, pensó que Eliezer sería el heredero de su patrimonio. Entonces, ¿cuál era el gran problema? ¡Abraham era el Mark Zuckerberg de su época! Y no había duda que Eliezer sabía que estaba en el camino hacia los grandes dólares, la propiedad, los ganados y el gusto. Y no sólo eso, estoy segura de que Abraham y Eliezer estaban plenamente conscientes de las bendiciones sobre Abraham, para bendecir a todas las familias de la tierra atravesé del linaje del futuro niño cristo. ¿Y qué sucedió? Abe y Sarah tienen un bebé cuando están casi listos para mudarse a un asilo local para ancianos, pero eso no es todo. Abraham da a Eliezer una consigna que traerá como resultado su propia desheredad, luego Eliezer lleva a cabo fiel y con precisión las órdenes de Abraham, independientemente de su propia pérdida personal.

Sin entrar en demasiados detalles, la fidelidad de Eliezer hacia Abraham fue en el encontrar una esposa para Isaac, la cual lo deshereda a Eliezer porque Isaac tendrá su propia descendencia. Como resultado, Eliezer no recibió ningún patrimonio; les fue dado a Isaac y a su futura familia. Esa herencia incluía riqueza, prestigio, poder, realeza, sacerdocio y la tierra de Canaán como una "eterna" posesión o (que perdura en la edad). Por lo tanto, la parábola se refiere a Eliezer (Lázaro) como un "mendigo" que no poseía nada de valor terrenal, esperando ser alimentado de la mesa de Judá.

## Un gran abismo

La parábola dice que un "gran abismo" separó a Abraham y Eliezer del Hombre Rico (Lucas 16.26). ¿Que era este abismo? La palabra griega sugiere un profundo barranco o valle, tal vez con un precipicio a cada lado. Ambos lados también estaban "alejados" del uno al otro (versículo 23) desde la descripción del mismo texto, este abismo era intransitable. En su artículo, "El verdadero significado del rico y Lázaro", Ernest Martin da su apreciación en el entendimiento relacionado con el abismo en las mentes judías en los días de Jesús:

En todas las demás ocasiones en su uso gramatical en el Nuevo Testamento, la palabra "pasar" fue usado para denotar un pasaje sobre el agua. ... Veamos ahora el abismo desde el punto de vista palestino. En ese entorno hay solo una posible identificación para el "Gran abismo "... este sería el Gran Valle del Rift... Esta línea de falla es el abismo visible más grande y más extenso de la tierra. ¡Que espectacular vista es esta! cuando uno mira sobre el abismo, uno puede ver impresionantes acantilados a cada lado, con un desierto en sus terrenos, y el río Jordán serpenteando en el centro.

Identificar el abismo de la parábola con la grieta en el Jordán despliega una hermosa historia simbólica, bien reconocida en las contemporáneas alegóricas narrativas judías de la época. En el centro de este "abismo " estaba el río Jordania. Este dividía la tierra de la inicial promesa dada a Abraham sobre las demás ordinarias tierras gentiles. El lado oeste del Jordán representa el área de la cual la Biblia considera la original tierra santa. ... Cuando los israelitas finalmente entraron en el abismo del Jordán y cruzaron el río, entonces se consideraban a sí mismos en la tierra santa, la tierra prometida a Abraham y a su simiente!<sup>41</sup>

Cruzar el Jordán era un símbolo de la muerte, a través de las escrituras y entrar en la tierra de Canaán era un símbolo de recompensas temporales, especiales para los fieles vencedores en esta vida (más detalles en la versión completa de Raising Hell: Christianity's Most Controversial Doctrine Put Under Fire [Controversia infernal]. Esta parábola presenta una advertencia a los judíos en los días de Jesús, de perderse esas recompensas que creían que eran suyas por herencia, debido a la mala administración

de sus bendiciones espirituales. Por cualquier razón, no compartían su conocimiento de la verdad con los "pobres de espíritu" los gentiles, más bien los obligaban a vivir con una dieta de migajas. Por el contrario, Eliezer es representado ahora como disfrutando de las futuras comodidades en el seno de Abraham, porque permaneció fiel con todo lo que se le confió. Aquí está la evaluación final según Ernest Martin:

El único evangelio que transmite la parábola del rico y Lázaro era Lucas, quien era el compañero de Pablo, el apóstol a los gentiles. Esto mostraba un mensaje específico para los gentiles que ahora podrían heredar las promesas de Abraham, siempre y cuando fueran fieles como Eliezer había sido. Además Pablo no quería que los gentiles fuesen engreídos en su nueva relación con Dios."

¿Digo pues, ha tropezado Israel para que cayeren?, Dios no lo quiera. Ahora si la caída de ellos es la riqueza del mundo, y la disminución de ellos las riquezas de los gentiles; cuánto más su plenitud? Uno de estos días todo Israel será salvo (versículo 26). Dios mostrará misericordia con los hijos naturales de Abraham, como él lo ha hecho con los fieles administradores gentiles.<sup>42</sup>

Ahora que hemos desempaquetado una visión general del significado más verdadero de la parábola de Lázaro, ya casi hemos terminado. Pero primero, quiero compartir por qué creo que la historia en la que vivimos fue contada de esta manera, como una lucha cósmica entre el bien y el mal. ¿Cómo podemos seguir confiando en la bondad de Dios para reinar a través de todo y para que el Amor gane al final? Mi comprensión llegó a través de un encuentro inesperado con una madre que se separó de sus queridas hijas. Déjame presentarte a Abigail.

#### CAPÍTULO DIECISIETE

# DEJANDO EL CAMINO COMÚN DE PENSAR

#### PARA ALGO MUCHO MEJOR

"Jesús es tan estrecho como él mismo y tan ancho como el universo. Él es tan exclusivo como él mismo y tan inclusivo como conteniendo cada una de las partículas de la creación." — Rob Bell in *Love Wins* [El Amor gana]

¿Por qué Dios escribiría La Historia de esta manera? Si lo que he propuesto es cierto, que Dios dejaría que el infierno tomará el centro del escenario, dejando que su carácter sea manchado y que la mayoría de sus hijos sean engañados o distanciado por más de 1.500 años? ¿Por qué no hacernos a todos conscientes de su verdadero carácter, como intenta encontrar y traer a cada oveja perdida salva a casa en sus hombros? Aunque yo misma no entiendo completamente esto, creo que Dios me dio un poco de, -amiga, "Abigail".

Conocí a Abigail en un sitio web de apoyo para padres lidiando con conflictos dolorosos en el divorcio. Ella es una madre muy cariñosa y comprometida que lucharía sin miedo contra un clan de feroces osos grizzli en defensa de sus niños. Pero desde el día en que se divorció, el exmarido de Abigail, sabiendo cuán profundamente amaba a sus hijos, decidió que la mejor manera de herir a Abigail sería usando a los niños como armas de guerra. Y la mejor manera de hacerlo era separándolos de ella. Lo hizo contándoles mentiras sobre ella (directa o indirectamente), desviándolos de ella tanto como fuera posible con actividades divertidas y distracciones, poniéndola en situaciones y distorsionando las cosas en la cual ella se vería muy mal, sin forma de mostrar lo contrario, por lo que sus hijos a menudo comenzaron a dudar de su carácter e intenciones. Después de un tiempo, Abigail se dio cuenta como muchos padres, de que sus hijos se habían convertido en la cuerda del juego tira y afloja, sólo que no se sentía como un inofensivo juego. Más bien, fue la más dolorosa

experiencia que pudo imaginar; muchas veces sentía como que su corazón había sido destrozado.

Abigail trató de no "entrar en el juego" trató de promover en todos los sentidos una relación amorosa con sus hijos, pero un deliberado carácter asesino, durante un largo período de tiempo con niños ingenuos e indefensos demostró ser muy eficaz. Después de algunos años de este tipo de conflicto, las mentiras comenzaron a ganar y sus hijos poco a poco se alejaron de ella, hasta que apenas quedaba casi nada del vínculo natural de madre-hijo. Hay en realidad un término clínico para este tipo de divorcio de gran conflicto, donde un padre no puede controlar su enojo e involucra a los niños, en una abierta resultante campaña de odio. Se llama "Síndrome de Alienación Parental".

A medida que los niños crecían, Abigail distintivamente recibió la dirección de Dios, diciéndole que, "Soltara el extremo de la cuerda". Esto normalmente no tendría mucho sentido para una madre comprometida, pero la dirección llegó a Abigail muy claramente a través de un pasaje en la Biblia, donde ella percibió que Dios le explicaba el por qué él quería que ella hiciera tal cosa en contra de su intuición.

En 1 Reyes 3.16–28, hay una historia sobre dos madres la cual cada una tenía sus bebés. Pero sucedió que en la noche, una madre accidentalmente rodó encima de su bebé y lo mató. Cuando descubrió lo que había sucedido, trató de robar el bebé de la otra madre. Las dos mujeres se presentaron ante el rey Salomón, disputándose sobre el bebé vivo, pidiéndole que decidiera a qué mujer el bebé vivo le pertenecía. Sabiamente el Rey sacó su espada y le dijo a cada madre que podían llevar a casa la mitad del bebé restante, después de cortarlo en dos. Pero la madre real, instantáneamente, sin pensar en su propia pérdida inminente, se ofreció a dejar que la otra madre lo criase para que el niño pudiera mantenerse íntegro y con vida.

Abigail creyó que el mensaje de esta historia es que la verdadera madre, es quien está dispuesta a dejar que sus hijos más preciados se vayan para que puedan mantenerse íntegros en tal situación de división. La batalla por sus hijos necesitaba llegar a un fin. Ya no más deberían ser puestos en el medio, obligados a elegir entre padres o forzados a pasar tiempo, incluso con ella, aunque era su derecho. Por otro lado, el mensaje a Abigail era que al permitir que se marcharan no sería el final de la historia. En su tiempo y a su manera, el buen rey devolvería a sus hijos vivos e

intactos a su madre legítima, tal como el rey salomón había hecho al final de aquella historia.

Probablemente fue una de las cosas más difíciles que a ella alguna vez se le había pedido hacer en su vida. Pero a lo largo del camino, Abigail había aprendido que Dios podía ser confiable en eso, que constituía ser lo más precioso para ella. Dios amó a sus hijos más que ella, y sólo él conocía el fin desde el principio. Valientemente, Abigail dejó caer su extremo de la cuerda y dejó ir a sus bebés.

En lugar de que esto sea más fácil, se hizo más difícil. Su ex esposo sacó provecho de la situación; ella los veía cada vez menos, hasta que se fueron casi completamente fuera de su vida. Abigail sabía que podía hacer que los niños vinieran a ella legalmente, pero sabía que finalmente esto no ganaría sus corazones hacia ella. En todo caso, los alejaría aún más, porque ellos se darían cuenta (con ayuda) que ella estaría tratando de controlarlos. Lo único que podía hacer era invitarlos, una y otra vez, y esperar a que sus hijos despertaran por sí solos y aceptaran su amor. Si algún día ellos regresaran, sería porque su real carácter triunfo sobre las mentiras, guiando a los niños al deseo de una relación con su mamá, basado en una respuesta a su amor, no por un deber o a la fuerza.

Ya sea que nos demos cuenta o no, la historia de Abigail es realmente nuestra propia historia.

Como hijos de Dios, hemos experimentado este juego cósmico del tira y afloja, en el juego de la guerra pasando entre "dos hogares". En una casa, está el vengativo, y engañoso "espíritu padre de este mundo", quien no quisiera nada más que alejar a los niños del padre sano, comprometido y amoroso. Esta campaña de odio se lleva a cabo a través de mentiras, distracciones, distorsiones y desviaciones, distorsionando al padre celestial para que se vea todo el mal posible a través de las tácticas del carácter del asesino. En última instancia, los niños son engañados creyendo que el padre celestial realmente no quiere estar con ellos, que largara, o desechara a la gran parte de sus hijos para siempre.

El padre celestial, en toda su sabiduría, deja caer la cuerda. Parece cuestionable, pero es totalmente contra-intuitivo.

Nunca al término de abandonar a sus hijos; todo por lo contrario, es por un propósito mayor. Él sabe que cuando deja caer la cuerda en un tirón, el enemigo cae. El que miente y separa finalmente pierde. Puedes ver, que Dios es el dueño del patio de recreo, así que al dejar caer la cuerda, nunca nada está realmente perdido, por el contrario, todo es con miras a ser de ganancia, aunque puede haber la apariencia de pérdida o derrota, al permitir que la separación y el engaño continúen durante un tiempo, pero es solo un dejar de lado temporal para dar paso a un bien mayor.

Dios sabe que para que sus hijos salgan de la gran lucha, necesitamos liberarnos desde nuestros propios límites dados por Dios, libres para descubrir las mentiras y su fuente, libres para explorar ambos lados del árbol de conocimiento del bien y del mal, libres para llegar al fin de nuestro rebelde e errante comportamiento la cual hemos adoptado del padre mentiroso, y libres para responder a la invitación de la relación. Él quiere que vengamos a él por deseo y anhelo, no por un deber o coerción. Quiere que lo amemos libremente y a semejanza de nuestro verdadero padre. El amar a sus hijos es lo más cerca en cómo describir el libre albedrío, pero nunca es con el fin de elegir destrucción, más bien con el fin de aprender a elegir el amar.

El verdadero amor no puede ser instruido, forzado, o manipulado, sólo invitado, experimentado y nutrido. Es la única manera que una verdadera relación de padre a hijo puede prosperar. En última instancia, el "amor" nacido del deber falla (porque no es realmente amor), mientras que el amor nacido del deseo prospera y florece. Ahí descansa al menos una pequeña parte de esta Historia. Que es una gran invitación, y un gran regreso a casa, siempre feliz después de la historia de amor entre un padre y su hijo.

Pero mientras estaba todavía muy lejos, su padre lo vio y sintió compasión por él, corrió lo abrazó y lo besó. El hijo le dijo: "padre, he pecado contra el cielo y en tu presencia, y ya no soy digno de ser llamado tu hijo."

Pero el padre dijo a sus siervos: "rápidamente traigan la mejor túnica y vístanlo, pónganle el anillo en su mano y sandalias en sus pies; traigan el ternero engordado, mátalo, comamos y celebremos; pues este hijo mío estaba muerto y ha vuelto a la vida; estaba perdido y ha sido hallado". Y comenzaron a celebrar (Lucas 15.20–24).

Esto no es un viaje rápido o fácil para cualquiera de nosotros; por qué no sólo tenemos una naturaleza caída con todas sus inseguridades y

distorsiones de nuestra historia de vida, como también circunstancias con las que lidiar, mientras el padre mentiroso y calumniador a menudo se disfraza de, "Un ángel de luz" en forma de "papá Disney".

En apocalipsis 12.9, leemos esa parte de la descripción de la obra del padre mentiroso que está engañando a "todo el mundo". Pero nada de esto tiene sentido a menos que entiendas la historia, y la necesidad de que el villano salga adelante y resplandezca la luz en relación a la absoluta, benevolente, y valerosa naturaleza salvífica del héroe.

¿Pero cómo es que el padre mentiroso maquina con éxito la mayoría de sus mentiras para engañar a la humanidad? Apocalipsis 13.6 nos dice que satanás, el espíritu adversario, trabaja especialmente a través de los otros hijos que están todavía atrapados en el hogar posicional y que han adoptado las actitudes y comportamientos del padre mentiroso, este les da autoridad para blasfemar el nombre de Dios y su carácter. No es diferente a el pequeño hombre viejo, enloquecido por el poder, detrás de la cortina en el mago de oz, que utiliza tácticas de miedo para que todo el mundo haga lo que él quiere, cuando en realidad no tiene poder real para hacer nada.

Con mucha ayuda, es decir, de aquellos quienes promueven la doctrina del infierno, la percepción de la humanidad sobre el carácter de Dios ha sido casi paralizada a lo largo de los siglos, donde Él ha sido retratado como un poderoso, hambriento, vengativo, hipócrita e implacable capataz.

Desde los días del establecimiento de Israel hace unos 3.500 años atrás, el adversario en su espíritu satánico ha utilizado en gran medida a los que han sido llamados a la creencia en esta vida mortal y temporal, para hacer su trabajo sucio en la campaña de manchar el nombre de Dios. Es fácil señalar el dedo en todos los versos que condenan a los fariseos y apóstatas israelitas, pero esas personas eran sólo un prototipo del resto de nosotros, que hemos seguido en gran medida el mismo patrón de comportamiento desde entonces, blasfemando el carácter de Dios a los pueblos de todas las naciones. Fue un plan brillante, utilizando a aquellos quienes pensaron que estaban por encima del engaño para ser los vehículos primarios del tal. ¿Estaba Dios durmiendo cuando esto sucedió?

¡No! Estaba escrito de esta manera, es esta una lección con un final feliz para todos. Es una historia divina donde nadie puede tomar el crédito por

ser más inteligente, más importante o mejor que otro, y donde no hay finalmente ningún perdedor.

### Mi historia es ahora su historia

En la primavera de 2009 una oportunidad muy especial tomo lugar. Mi mamá había luchado contra el cáncer durante seis años y aunque yo todavía no lo sabía, ella estaba en sus últimos dos meses de vida, apenas justo por el tiempo que yo había aprendido y que era finalmente capaz de compartir estas verdades con ella. Cuando le dije por primera vez que ella tenía un esperanzador y memorable resplandor en sus ojos dijo, "¿estás segura?"

En todo momento estaban los recuerdo de mi hermano en la mente de mamá durante sus últimos días, mi hermano, un chico descarriado que según las enseñanzas de los cristianos conservadores iría directamente al infierno, ella no había hablado con él en diez años anteriormente (mi hermano ni siquiera sabía que ella estaba enferma), así que se le cruzó el pensamiento profundamente que tal vez nunca más volvería a verlo, sin que nunca le digería cuánto lo amaba, con todo el del amor de una madre. Pero ahora por primera vez, desde el descubrimiento de su cáncer, ella tenía una razón para esperar otra vez.

Cuando revisé sus cosas después de su muerte, encontré un par de ropas de mi hermano cuando era niño escondido en uno de sus cajones superiores donde ella probablemente los veía con frecuencia. Esto es lo que hace a un padre amoroso. Esto es el eterno, incesante, e incondicional amor que se origina en el corazón celestial del padre.

Algo sorprendente le pasó a mi mamá después que aprendió esta verdad. Nunca le había oído hablar de su fe abiertamente a los demás, especialmente a sus amigos. Sé que algunos de sus amigos estaban tristes por ella, mientras ella enfrentaba su muerte, pensaban que ella nunca volvería a verlos. Ella probablemente sentía un peso de asegurarse como comunicarles de que ellos no irían al infierno, pero ella no era el tipo de persona confrontativa, ni tampoco quería acorralarlos, basado en sus malas experiencias con ciertos cristianos, algunos de los amigos de mamá no aceptaban la religión de forma obligada o por temor, así que ella simplemente había pasado muchos años sirviéndoles y amándolos por medio del ejemplo.

Después de compartir el verdadero evangelio con mamá, estaba rebosando por el gozo, al punto que empezó a compartirlo con la mayoría de aquellos que estaban alrededor, con la enfermera del hospicio, con la dama de limpieza, e incluso con sus amigos. ! Ves ¡ese es el efecto que tiene el verdadero evangelio, *el irresistible evangelio* sobre la gente. No puedes esperar para decirle a la gente acerca de un amor tan poderoso, tan completo y tan puro que ofrece valor, esperanza y propósito a todo ser humano, sin ataduras.

La última mañana de la vida terrenal de mi mamá, estaba sentada junto a su cama, sosteniendo su mano, y leyéndole versos acerca del amor final y victorioso para todos sus hijos, en el medio de 1 de corintios 15 un pasaje que se había convertido en su favorito: acerca de la conquista final de la tumba, la resurrección de los muertos, y Dios convirtiéndose "todo en todos" mi mamá tomó su última respiración muy llena de paz. Era un hermoso, santo, y celestial momento orquestado. Algún día todos los hombres y mujeres de todos los tiempos estarán delante de su padre en adoración, declarando su amor y devoción al Dios de amor, que todo el tiempo tenía un plan para salvarlos como sus amados hijos. En ese día, él vivirá libremente entre nosotros, y creo estaremos cautivados para siempre con una alegría absoluta y un gozo mágico.

Es irónico que una vez me sentí apenada por todas esas personas engañadas,, creyendo que de alguna manera había escapado del engaño y que tuve la suficiente suerte para ser elevada en "la verdad". Pero ahora me doy cuenta de que estaba engañada como cualquiera, es un tanto triste y humillante a cuántas personas en mi vida debí haberlos alejado con mi orgullo espiritual, tratándolos como si fueran los que fueron engañados.

En este tiempo, sé que nadie ha "llegado" a la verdad absoluta, porque la verdad es un consistente viaje cada vez más profundo, un proceso de desvelamiento durante toda nuestra vida, no un dogma o un destino estancado o inamovible. Es un proceso que requiere vivir por fe (es un descubrimiento), no por visión (doctrinas) Para estar en el sendero correcto tienes que estar dispuesto a admitir que no tienes todas las respuestas, pero que estas dispuesto a seguir al espíritu en una relación dinámica y viva que se asemeja mucho a la mejora de un aprendizaje de una hermosa danza en una forma progresiva. Para hacer esto, creo que es necesario desprenderse uno mismo de la seguridad de las doctrinas, o dogmas

confinantes, la ortodoxia marginante de las instituciones restrictivas y las tradiciones de hombres, la cual todas nos llevan a estancarnos y terminamos "construyendo la casa sobre la arena".

Ahora he realizado el viaje de regreso a la fe de mi hija, la fe simple de una niña, con lo cual he experimentado el amor de Dios en este liberador alegre viaje, no podría volver a las formas antiguas de pensar. Lo que el verdadero evangelio ha hecho por mí es imposible cuantificar, pero por primera vez en mi vida, me siento verdaderamente renacida. Por primera vez, me siento como una vendedora que cree en su propio producto. No hay palabras para describir la felicidad absoluta, el propósito y el poder que se ha desatado dentro de mí. La manera que veo a la gente en mi vida cotidiana ahora, en el supermercado, en el trabajo, en la televisión, en la escuela, como nunca, veo personas que tienen un valor ilimitado porque todos son hijos de Dios, mis hermanos y hermanas.

Este es el tipo de evangelio donde nadie puede ser desechado sin valor, eso produce vida, alegría y continuo asombro. Este evangelio gesta un amor sincero y profundo para la gente, más la emoción de compartir el amor verdaderamente e incondicional de Dios con todos. Es tan gratificante saber que cada palabra noble o una obra ofrecida algún día, resultará en el crecimiento de la germinación o fructificación de una persona, creada a imagen de Dios. Ningún esfuerzo será alguna vez un malgaste o insignificante. La alegría y energía, que esta realización ha traído en mi vida, es positivamente cautivante y transformadora.

En medio de las preguntas en la oscuridad de la noche, "¿Por qué de esta manera?" estas palabras hacen eco como una canción en mi corazón. "Este es el camino hacia la mayor alegría para todos".

Y oí una gran voz desde el trono, diciendo: He aquí el tabernáculo de Dios, está entre los hombres, y habitará entre ellos, y ellos serán su pueblo, y Dios mismo estará entre ellos, y enjugará toda lágrima de sus ojos; Y ya no habrá muerte; Ya no habrá luto, ni llanto, ni dolor; Las primeras cosas han pasado. ... He aquí, estoy haciendo todas las cosas nuevas. ... escribe, pues estas palabras que son fieles y verdaderas."

El espíritu y la novia dicen: "ven". Y el que oye, diga: "Ven". Y el que tiene sed ,venga; y el que quiera tome del agua de vida gratuitamente (Apocalipsis 21.3–5, 22.17).

## FUENTES BIBLIOGRÁFICAS

Versículos que reafirman que Dios Salvará a todos: hay quizás cientos de versos afirmando el plan de Dios para salvar a todos, aquí están algunos de mis favoritos:

Gn 12.3; 2 S. 14.14; Sal. 22.27–29, 65.2, 86.9; Is. 25.6–8, 45.22–23; Lm. 3.31–32; Os. 14.4; Sof. 3.8–9; Lc. 2.10, 9.55–56, 23.34; Jn. 12.32, 12.47, 17.2; Hch 3.20–21; Ro. 5.6, 18–20, 11.32–36, 14.11; 1 Co. 3.11–15, 13.8, 15.22–28; 2 Co. 5.18–19; Ef. 4.5–6; Col. 1.15–20, 3.11; I Ti. 2.5–6; He. 8.11–12; Stg 2.13; 1 Jn. 2.2; Ap 5.13, 15.4

Lectura y estudio adicionales todas estas fuentes están preferentemente en inglés, así que el lector puede encontrarlas por los títulos en inglés y luego buscar traducciones.

- Scripture4all.org (interlinear en Biblia griega y hebrea). Lee una traducción más estricta palabra por palabra de la Escritura.
- Strong's Dictionary [Diccionario de Strong]. Esta herramienta puede dar un significado más completo de las palabras: Htmlbible.com/sacrednamebiblecom/kjvstrongs/STRINDEX.htm.
- *Greek Septuagint Bible,* [Biblia Septuaginta en griego] en línea: Septuagint-interlinear-greek-bible.com. Esta es la versión de la Biblia citado por los autores del NT.
- Tentmaker.org. Es un gran sitio web de recursos para desenmascarar la enseñanza acerca del infierno desde casi todos los ángulos y donde también se encuentra el apoyo de muchos y diferentes escritores a lo largo de los años.
- *The Jerome Conspiracy* [La conspiración de Jerónimo], Michael Wood (2008). Disponible en Amazon.
- Hope Beyond Hell: The Righteous Purpose of God's Judgment [Esperanza más allá del infierno: el justo propósito del juicio de Dios], Gerry Beauchemin (2007). Disponible en Amazon.
- Spiritual Terrorism: Spiritual Abuse from the Womb to the Tomb [Terrorismo espiritual: Abuso espiritual desde el vientre a la tumba], Boyd Purcell (2008). Disponible en Amazon.
- Puedes también leer más recursos o explicaciones más amplias en la versión completa de Raising Hell [Controversia infernal] en Inglés. Disponible en www.RaisingHellBook.com.

## **NOTAS FINALES**

Todas estas notas o fuentes de importante información están en Inglés los lectores interesados pueden copiar cada una de las referencias en los links o paginas para comprar o revisar materiales, libros, y otros para sus estudios posteriores.

<sup>4</sup>Ken Walker, "TULIP Blooming: Southern Baptist seminaries Reintroduce Calvinism to a Wary Denomination," Christianity Today Online: http://www.christianitytoday.com/ct/2008/february/8.19.html (January 17, 2008).

<sup>5</sup>"Gehenna," *New World Encyclopedia:* http://www.newworldencyclopedia.org/entry/Gehenna (accessed January 5, 2011).

<sup>6</sup> "Problem of Hell," Wikipedia: http://en.wikipedia.org/wiki/Problem\_of\_hell (accessed May 11, 2010).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Stephen M. Wylen, The Seventy Faces of Torah: The Jewish Way of Reading the Sacred Scriptures (Paulist Press, May 2005), 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> William C. Symonds, with Brian Grow in Atlanta and John Cady in New York, "Earthly Empires: How Evangelical Churches are Borrowing from the Business Playbook," Business Week Online: http://www.businessweek.com/magazine/content/05\_21/b3934001\_mz 001.htm (May 23, 2005).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> "Church Stewardship & Tithing Report," http://churchtithesandofferings.com/blog/giving-statistics/ (accessed June 28, 2010).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid (Wikipedia).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Rabbi Joseph Telushkin, "Afterlife," Jewish Virtual Library: http://www.jewishvirtuallibrary.org/jsource/Judaism/afterlife.html (accessed May 21, 2010).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> "Orthodox," Merriam-Webster, Inc.: http://www.merriam-webster.com/dictionary/orthodox (accessed April 28, 2011).

<sup>10</sup> Dr. Ken R. Vincent, Ed.D., "The Salvation Conspiracy: How Hell Became Eternal,"

http://www.christianuniversalist.org/articles/salvationconspiracy.html (accessed July 1, 2010).

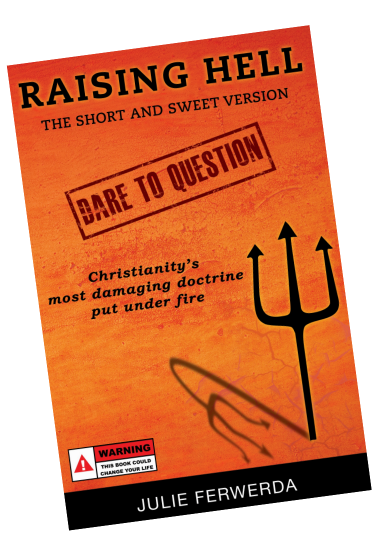
- <sup>11</sup> J.W. Hanson, D.D., *Universalism: The Prevailing Doctrine of the Christian Church During its First Five Hundred Years*, (Boston and Chicago: Universalist Publishing House, 1899), & *The Bible Hell*, (1888).
- <sup>12</sup> Dr. Ken R. Vincent, Ed.D., "The Salvation Conspiracy: How Hell Became Eternal,"
- http://www.christianuniversalist.org/articles/salvationconspiracy.html (accessed July 1, 2010).
- <sup>13</sup> Frederick D. Farrar, D.D. F.R.S., Chaplain in Ordinary to the Queen, *Lives of the Fathers: Sketches of Church History in Biography* (London: Adam and Charles Black, 1907).
- <sup>14</sup> Samuel G. Dawson and Patsy Rae Dawson, *The Teaching of Jesus From Mount Sinai to Gehenna: A Faithful Rabbi Urgently Warns Rebellious Israel* (SGD Press, June 26, 2009).
- <sup>15</sup> "Vulgate," Wikipedia: http://en.wikipedia.org/wiki/Vulgate (accessed June 1, 2011).
- <sup>16</sup> David Daniell, *The Bible in English: its history and influence* (New Haven, Conn: Yale University Press, 2003), 439.
- <sup>17</sup> Bart D. Ehrman, *Jesus Interrupted* (New York: HarperCollins Publishers, 2009), 272.
  - <sup>18</sup> Ibid (Ehrman), 17.
  - <sup>19</sup> Ibid (Ehrman), 276.
- <sup>20</sup> Thomas Talbott, *The Inescapable Love of God* (Universal Publishers, October 1, 1999), 164.
- <sup>21</sup> Kent Whitaker, *Murder by Family: The Incredible True Story of a Son's Treachery and a Father's Forgiveness* (Howard Books, May 12, 2009).
- <sup>22</sup> Belinda Elliott, "Forgiving a Murderer (When He's Your Son)," Christian Broadcasting Network:

http://www.cbn.com/entertainment/books/ElliottB\_ForgiveMurder.asp x (accessed May 14, 2010).

- <sup>23</sup> Stephen M. Wylen, *The Seventy Faces of Torah: The Jewish Way of Reading the Sacred Scriptures* (Paulist Press, May 2005), 19.
- <sup>24</sup> Thomas Whittemore, *The Plain Guide to Universalism* (Boston: 1843, accessed online through Googlebooks.com, December 19, 2010).
- <sup>25</sup> Thomas Talbott, *The Inescapable Love of God* (Universal Publishers, October 1, 1999), 160.
- <sup>26</sup> Julie Ferwerda, *One Million Arrows: Raising Your Children to Change the World* (Vagabond Group, September 1, 2009), 2–3.
- <sup>27</sup> Rob Bell, Love Wins: A Book About Heaven, Hell, and the Fate of Every Person Who Ever Lived (HarperOne, March 15, 2011), 173–175.
- <sup>28</sup> "Martin Luther: Anti-Judaism," Wikipedia: http://en.wikipedia.org/wiki/Martin\_Luther#Anti-Judaism\_and\_antisemitism (accessed May 11, 2010).
- <sup>29</sup> "Religion: Luther is to Blame," Time Magazine Online: http://www.time.com/time/magazine/article/0,9171,803412,00.html (accessed May 11, 2010).
- <sup>30</sup> Thomas Talbott, *The Inescapable Love of God* (Universal Publishers, October 1, 1999), 140–152.
- <sup>31</sup> Barb Riley, Written Not With Ink: http://written-not-with-ink.blogspot.com/2010/10/responding-to-light.html (accessed October, 19 2011).
- <sup>32</sup> Stephen Jones, "Free Will," God's Kingdom Ministries: http://www.gods-kingdom-ministries.org/free\_will\_-\_chapter\_2.htm (accessed May 20, 2010).
- <sup>33</sup> Rabbi David Aaron, *The Secret Life of God: Discovering the Divine Within You* (Boston & London: Shambhala Publications, 2004), 106.
  - <sup>34</sup> Rob Bell, Velvet Elvis (Zondervan, June 27, 2006).

<sup>35</sup> Jacob Beaver, "Love is Offensive as Hell," http://b-logismos.blogspot.com/2011/04/love-is-offensive-as-hell-very-honest.html (accessed April 28, 2011).

- <sup>36</sup> Dr. Stephen Jones, "The Law of Jubilee," God's Kingdom Ministries: http://www.gods-kingdom-ministries.org/CreationsJub/CJch07.html (accessed August 31, 2010).
- <sup>37</sup> James Strong, Strong's Exhaustive Concordance of the Bible (Abingdon Press).
- <sup>38</sup> Chuck and Nancy Missler, "The Kingdom, the Power, and the Glory," *The News Journal of Koinonia House* (January 2010, Volume 20, No. 1).
- <sup>39</sup> "Sukkot," Wikipedia: http://en.wikipedia.org/wiki/Sukkot (accessed November 25, 2010).
- <sup>40</sup> "Bosom of Abraham," Wikipedia: http://en.wikipedia.org/wiki/Bosom\_of\_Abraham (accessed September 1, 2010).
- <sup>41</sup> Ernest Martin, "The Real Meaning of Lazarus and the Rich Man," http://www.askelm.com/doctrine/d030602.htm (1984, accessed October 3, 2010).
  - <sup>42</sup> Ibid (Martin).



# Ustedes visitan

# Controversiainfernal.com

Para solicitar copias adicionales de Controversia infernal: y para pedidos a granel descontados, visite nuestra página web. Para la venta en Amazon también.

A qué se debe todo este reciente escándalo sobre la típica doctrina del infierno? Pareciera que cada semana hay un nuevo libro, artículo o blog debatiendo esta perspectiva sostenida por mucho tiempo, con un incrementado número de creyentes en las diversas corrientes e incluso estudiosos de la Biblia que comienzan a cuestionar el statu quo. Por qué en estos tiempos tanta gente desafía esta creencia predominante con preguntas, tales como:

- ¿Por qué no se menciona el infierno en el Antiguo Testamento?
- ¿Cómo podría ser el evangelio "las buenas nuevas para todas las personas" si la mayoría de las personas nunca se beneficia de ello?
- ¿El ser castigado para siempre por pecados cometidos en el corto tiempo de nuestras vidas es realmente la expresión de la justicia?
- ¿Realmente todos tienen proporcionalmente la misma oportunidad de creer en Jesús antes de morir?
- ¿Amarían los padres a hijos rebeldes más que a Dios?
- ¿Nos pediría Dios que perdonemos a nuestros enemigos aunque Él mismo nunca estaría dispuesto a hacer lo mismo?

Conozca la sorprendente verdad sobre los orígenes de la doctrina del infierno y cómo, después de un escrutinio más en detalles estas enseñas ni siquiera aparecen en las escrituras griegas o hebreas. El amor de Dios es mucho más grande y más poderoso de lo que alguna vez imaginaste.

Atrévete a formular preguntas. Podría ser la mejor decisión de tu vida.

#### Lo que otros comentan acerca de Controversia infernal...

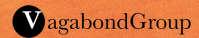
"¡Un libro como este es realmente necesario para liberar la mente hacia un Dios amoroso"!
—Fr. Richard Rohr, O.F.M., autor *Cayendo hacia riba y Diamantes inmortales* 

"La opinión tradicional del infierno es muy discutible. Si estás listo para aventurarte en un territorio nuevo, Biblia en mano, Julie Ferwerda sería una sabia, paciente e intrépida guía en Controversia infernal".—Brian McLaren, autor de Un nuevo tipo de cristianismo

"Controversia infernal ardientemente desafía a aquellos quienes tuercen el mensaje de perdón, amor, y esperanza en el Nuevo Testamento transformándolo en un mensaje de temor y, si lo permites, podría transformarte completamente en tu entendimiento del cristianismo auténtico".—Thomas Talbott, Profesor Eméritus de Filosofía en la Universidad de Willamette, Salem, y autor de El inescapable amor de Dios



Julie Ferwerda es una enfermera, investigadora y una inspiradora escritora desde hace mucho tiempo, también autora de varios libros y cientos de artículos, alentando a personas de todas las edades en su camino de fe.
Obtenga más información en JulieFerwerda.com o Controversialnfernal.com



Religion / Spirituality • \$4.99



CONTROVERSIAINFERNAL.COM

